Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-1SSN: 2614-4018
DOI: 10.30868/ei.v11i01.3073 E-1SSN: 2614-8846

DERIVASI PRINSIP KONSEPTUAL TEORI PENDIDIKAN ISLAM
Rohiman

Universitas Islam Asy-Syafi‘iyah Jakarta
kyairohiman@gmail.com

ABSTRAK

Pendidikan Islam memiliki prinsip dalam pengembangan teori. Prinsip tersebut mengarah
pada bentukan konsep pemerian dalam berbagai komponen pendidikan. Landasan
filosofis dalam prinsip ini menjadi instrumen penting dalam mengaitkan sisi filosofis
dengan empirik dalam konteks ilmu pendidikan perspektif Islam. Beberapa prinsip pokok
dalam pendidikan Islam sebagai asumsi dasar dalam perwujudan teori yang
dikembangkan. Kaitan antara kemanusiaan menjadi poin penting dalam derivasi konsep
yang diturunkan untuk implementasi pendidikan. Metode penelitian yang digunakan
penulis adalah penelitian penelitian kepustakaan (Library Research), yaitu penelitian
yang berusaha menghimpun data penelitian dari literatur yang ada. Dari hasil penelusuran
penulis terdapat beberapa konsepsi dasar dalam pendidikan Islam diantaranya yaitu
prinsip memahami tradisi dan budaya secara kritis, pendidikan dan perkembangan
(prinsip perubahan), keterbukaaan atas informasi-informasi luar, kesempurnaan ilmu dan
iman, keharusan mengajar, keikhlasan, kontinuitas belajar, keterbatasan akal, dan
persahabatan antara guru dan murid. Dalam kaitan ini, prinsip-prinsip ini dijadikan
landasan dalam kerangka pengembangan pendidikan Islam baik teoritis maupun praktis.
Prinsip-prinsip ini bisa diderivasikan pada kurikulum dan metodologi pendidikan Islam.
Kata Kunci: Pendidikan Islam, Derivasi, Konseptual.

ABSTRACT

Islamic education has principles in the development of theories. This principle leads to
the formation of the concept of description in various components of education. The
philosophical foundation in this principle becomes an important instrument in relating
the philosophical side with the empirical in the context of the educational science of the
Islamic perspective. Some of the main principles in Islamic education as basic
assumptions in the embodiment of the theory developed. The link between humanity
becomes an important point in the derivation of concepts derived for the implementation
of education. The research method used by the author is Library Research, which is
research that seeks to collect research data from existing literature. From the results of
the author's search, there are several basic conceptions in Islamic education including
the principle of understanding traditions and culture critically, education and
development (the principle of change), openness to external information, perfection of
knowledge and faith, necessity to teach, sincerity, continuity of learning, limited reason,
and friendship between teachers and students. In this connection, these principles are
used as a foundation within the framework of the development of Islamic education both
theoretical and practical. These principles can be elaborated on the curriculum and
methodology of Islamic education.

Keywords: Islamic Education, Derivation, Conceptual.



PENDAHULUAN

Kegelisahan umat manusia sekarang ini salah satunya disebabkan oleh paradigma
pendidikan yang salah. Umat manusia sekarang-sekarang ini seolah-olah merasa resah
dalam menghadapi kenyataan hidup yang kian berubah secara cepat. Apalagi dalam
lingkungan buana yang tanpa batas (the borderless world). Para pakar pendidikan
“seolah-olah” merasa ikut andil dalam memikirkan hal ini karena akan mengancam
keberlangsungan manusia dan kemanusiaannya.

Barat, turut andil dalam memproduk manusia-manusia yang resah ini. Kemegahan
akal, kognisi, dan rasionalismenya mempersempit manusia dan menempatkan manusia
dalam “ruang sempit ““ akal. Segala-galanya dipandang dalam kacamata akal. Akal yang
menjadi pusat. Karena memperkuat posisi akal seperti ini akhirnya manusia dengan dalih
“akal”nya ingin hidup bebas; bahkan bebas tak terbatas. Akhirnya, kebebasannya itu
menjadi tujuan utamanya. Segala macam hal ia lakukan untuk mengejar apa yang dicita-
citakan. Kebebasannya ini yang akan mengakibatkan manusia terjerumus pada jurang
kehancuran. Secara sederhana, paparan ini menggambarkan bagaimanakah dampak
pendidikan Barat terhadap nasib manusia dan kemanusiaannya. Tapi tak menutup mata,
kemajuan Barat dalam lingkungan sains dan teknologi mengungguli umat-umat yang
lain.

Dalam paradigma pendidikan semacam ini manusia “dikotak-kotakan”,
terparsialkan, dan cenderung mengalienasikan manusia pada kesadarannya. Manusia
dalam pandangan seperti ini hanya dihargai lewat akalnya, tanpa melihat aspek-aspek
berharga yang lain yang berada dalam diri manusia. Padahal bukankah aspek-aspek lain
pun turut mempengaruhi keberhasilan manusia dalam mengarungi kehidupannya. Tak
dapat disangkal memang, dalam teori-teori pendidikan dan psikologi Barat muncullah
konsep kecerdasan-kecerdasan lain (quotience) yang sekarang sedang berkembang dan
digandrungi. Daniel Goleman dalam Emotional Quotience mencoba memaparkan
kecerdasan-kecerdasan emosi manusia (Goleman, 2002). Begitu pula Danah Zohar yang
mencoba memfokuskan kajiannya pada aspek spiritual manusia atau yang dikenal dengan
Spiritual Quotience (Zohar & Marshall, 2003). Hal ini menunjukan atau bahkan akan
menjadi wacana apologi bagi Barat, bahwa Barat sekarang sudah melampaui kajian
hingga sisi esotoris manusia. Tapi sayangnya, konsep tersebut tidak didasari pada agama.

Akhirnya konsep ini —mungkin- akan runtuh.



Berlainan dengan wacana di atas, pendidikan Islam memberikan warna lain.
Disela-sela kebobrokan teori Barat ini, wacana pendidikan Islam memberikan kontribusi
yang cukup bagus dalam pengembangan pendidikan. Pendidikan Islam menjadi
“alternatif” bagi pengembangan teori pendidikan dan pendidikan dalam sisi praksisnya.
Pendidikan Islam akhirnya menjadi digandrungi. Pendidikan Islam baik dalam tataran
normatif dan historis sudah memberikan landasan bagi pengembangan manusia dalam
konstelasi pendidikan. Pendidikan Islam tidak hanya memfokuskan kajiannya pada aspek
rasio. Aspek emosi dan spiritual sudah dikaji oleh pendidikan Islam, melampaui
perkembangan pendidikan Barat. Namun sayangnya, pendidikan Islam pada waktu
berkembangnya pendidikan Barat tidak sepopuler pendidikan Barat kala itu. Padahal,
kalau dilihat dari segi historis, wacana —wacana pendidikan Islam sudah ada sejak zaman
Nabi SAW -walaupun konsepnya belum dikodifikasikan secara baku seperti sekarang-
hingga sekarang ini.

Wacana —wacana di atas setidaknya memberikan gambaran historis pemahaman
teori-teori pendidikan baik Barat ataupun Islam. Selain itu, ada perbedaan prinsip diantara
kedua corak pendidikan tersebut. Singkatnya, Barat bercorak rasionalis, sedangkan Islam
selain mementingkan rasio, ia pun mementingkan aspek emosi dan spiritual berdasarkan
petunjuk-petunjuk agama.

Dalam kehidupan sehari-hari, biasanya kita mendengar istilah “prinsip”. Kalau
dikatakan apa prinsip Anda? Biasanya jawabannya adalah sesuatu yang harus dipegang;
sesuatu yang harus dijadikan landasan dalam melakukan sesuatu. Sederhananya, prinsip
adalah sesuatu yang harus dipegang dalam melakukan sesuatu. Dalam ilmu ekonomi atau
ekonomi dalam praksis, kita biasa mendengar prinsip “modal sekecil-kecilnya dan untung
sebesar-besarnya”.  Artinya, dalam melakukan aktivitas ekonomi Kkhususnya
perdagangan, prinsip seperti itu harus diperhatikan dan dijadikan pegangan. Kalau tidak
dipegang, bukan untung yang diraih melainkan kerugian yang akan menimpa.

Selain hal itu, pendidikan, supaya mencapai target atau tujuan yang diharapkan,
maka ia harus punya prinsip-prinsip yang harus diperhatikan dan dipegang. Prinsip
prinsip harus dipegang supaya usaha “mendidik” itu tidak “rugi” dan tidak semberawut
baik dalam tataran konsep maupun praksisnya. Begitupun dalam pendidikan Islam, agar
proses pendidikan yang berdasarkan paradigma Islam ini mapan dalam konsep dan

sempurna dalam praksisnya, ia harus punya prinsip-prinsip tertentu.



Prinsip bukanlah hal yang nampak empiris. Ia bersifat “filosofis”, tidak empiris.
Makanya, kajian ini lebih tepat bila dikaji oleh dan dalam filsafat pendidikan Islam.
Prinsip ini akan berkaitan dengan tujuan pendidikan Islam yang diharapkan. Mengingat
pentingnya prinsip-prinsip tersebut, dalam ruang yang sempit ini, penulis mencoba untuk
“menelorkan” gagasan mengenai prinsip-prinsip pendidikan dalam kacamata Islam,
Khususnya berkaitan dengan orientasi pendidikan Islam yang berkaitan dengan

pencapaian tujuan yang diharapkan.

METODE

Metode penelitian yang digunakan penulis adalah penelitian penelitian
kepustakaan (library Research), yaitu penelitian yang berusaha menghimpun data
penelitian dari literatur yang ada. Adapun untuk penelitian kepustakaan yang diteliti tidak
hanya terbatas pada buku-buku, tapi dapat berupa aplikasi, majalah surat kabar, jurnal
dan lain sebagainya. Penelitian ini juga termasuk penelitian desktiptif kualitatif yang

berusaha mengungkapkan suatu problem masalah atau peristiwa sebagaimana adanya.

PEMBAHASAN
Prinsip-Prinsip Orientasi Pendidikan Islam

Pendidikan Islam merupakan salah satu kajian yang mendapat perhatian banyak
dari para ilmuwan. Hal ini karena di samping peranannya yang strategis dalam rangka
meningkatkan sumber daya manusia, pendidikan Islam pun mendapat berbagai macam
sorotan terutama dalam berbagai masalah yang kompleks yang memerlukan penanganan
segera. Salah satu masalah serius yang “hinggap” dalam konsep pendidikan adalah
orientasi pendidikan yang cenderung rasionalis. Barat-lah yang memegang kunci peran
pendidikan rasional ini. Akhirnya, konsep pendidikan semacam ini akan menyudutkan
manusia pada satu aspek, yaitu aspek akal. Aspek emosi, aspek spiritual, bahkan aspek
“agama” tidak tersentuh. Akhirnya akan menghasilkan manusia yang rapuh dan resah
(Nata, 2002).

Dalam kata lain, Ahmad Tafsir (2006) menyatakan bahwa proses pendidikan
harus meliputi aspek jasmani, rohani, dan kalbu. Hal ini seolah-olah menegaskan bahwa
masalah yang lebih besar dalam pendidikan bukan dalam pemenuhan akan tuntutan

lapangan kerja (sebagai perpanjangan dari skill), melainkan belum bisa menciptakan



manusia yang beraklak mulia. Katanya, bangsa-bangsa yang dimusnahkan oleh Tuhan
bukan karena tidak menguasai iptek atau kurang pandai, tetapi karena akhlaknya buruk.

Wacana diatas memberikan image pada kita akan kebobrokan pendidikan yang
terjadi sekarang ini. Kebobrokan tersebut diakibatkan paradigma yang salah dalam
memahami dan yang menjadi landasan pendidikan. Paradigma yang membobrokan itu
adalah paradigma manusia an sich; paradigma yang dibuat ukurannya oleh akal manusia
yang relatif. Disela-sela itu, pendidikan Islam menjadi paradigma alternatif. Paradigma
pendidikan dalam Islam tidak hanya dilandaskan pada pandangan homocentris manusia
yang rasionalis, melainkan ditopang pula oleh paradigma ilahiyah; paradigma yang
didasari oleh agama dan penafsiran terhadap sumber-sumbernya. Perbedaan paradigma
tersebut akan mempengaruhi pada pandangan tentang prinsip-prinsipnya. Kalau
pendidikan Barat mengacu pada paradigma dan prinsip-prinsip yang ditopang oleh akal,
sehingga relatif kebenarannya. Sedangkan pendidikan Islam ditopang oleh sumber-
sumber wahyu dari Tuhan (al-Quran) dan turunannya yaitu Sunnah. Al-Quran itu
absolute kebenarannya karena ia berasal dari Tuhan dan bukankah Tuhan akan tetap
menjaga kebenarannya.

Untuk memahami prinsip-prinsip tersebut dalam pendidikan Islam, al-Quran dan
Sunnah menjadi sumber penting untuk mengambil i'tibar tentang prinsip-prinsip
pendidikan yang terkandung didalamnya. Singkatnya, dalam al-Quran dan Sunnah
terdapat kandungan prinsip-prinsip pendidikan yang berlandaskan pada kebenaran
menurut Tuhan dan Rasul-Nya.

Al-Quran memperkenalkan dirinya sebagai pemberi petunjuk kepada jalan lurus
(QS 17:19). Petunjuk-petunjuknya bertujuan memberikan kesejahteraan dan
kebahagaiaan bagi manusia, baik secara pribadi maupun kelompok, dan karenanya
ditemukanlah petunjuk-petunjuk dalam kedua bentuk tersebut. Rasulullah SAW sebagai
penerima wahyu al-Quran bertugas untuk menyampaikan petunjuk-petunjuk tersebut,
menyucikan dan mengajarkan manusia (QS 67:2). Menyucikan menurut al-Marzugi dapat
diidentikan dengan mendidik, sedangkan mengajar tidak lain kecuali mengisi benak
murid dengan pengetahuan yang berhubungan dengan alam fisika maupun metafisika (al-
ta’lim) (Usman & Umar, 2021).

Keterangan ini mengandung prinsip bahwa pendidikan bertujuan untuk

memberikan kesejahteraan dan kebahagiaan bagi manusia, baik secara pribadi maupun



kelompok. Setidak-tidaknya, prinsip yang dikandung oleh keterangan di atas
mengandung prinsip dalam tujuan pendidikan.

Al-Kailany, membagi prinsip-prinsip pendidikan Islam menjadi beberapa bagian.
Pertama, prinsip pendidikan dan perkembangan. Kedua, prinsip Kritisasi terhadap tradisi
dan budaya yang berkembang. Ketiga, keterbukaan terhadap informasi-informasi yang
berkembang. Keempat, kesempurnaan ilmu dan iman. Kelima, prinsip keharusan
mengajar. Keenam, prinsip ikhlas. Ketujuh, kontinuitas belajar. Kedelapan, keterbatasan
akal. Dan kesembilan adalah “persahabatan” antara guru dan murid (Harisah, 2018).
Prinsip-prinsip ini akan berguna dalam menentukan orientasi pendidikan Islam. Mau
kemana pendidikan ini diarahkan harus mengacu pada prinsip-prinsip ini. Pada bagian
berikut ini, penulis akan mengeksplanasikan prinsip-prinsip orientasi pendidikan Islam
tersebut berdasarkan analisis para ahli lainnya yang konsepnya berhubungan dengan hal

ini.

Prinsip Pendidikan Dan Perkembangan (Prinsip Perubahan)

Setiap objek di dunia ini mengalami perubahan. Perubahan mengindikasikan
pergerakan. Salah satu bentuk perubahan dan pergerakan adalah perkembangan. Selain
Dzat-Nya, semua akan ada dalam perubahan dan akan ada dalam keadaan menjadi. Dan
itulah yang menjadi hakikat dalam proses kehidupan. Alvin Toffler dalam bukunya yang
terkenal The Third Wave, dalam sebuah pengantarnya pernah menyatakan “the only
constant thing in the world is change”. Pernyataan seperti ini pernah dilontarkan pula
seorang filosof sebelum Socrates, Heracleitus. Ia menyatakan: “Yang menjadi hakikat
dari segala yang ada bukanlah materi, tetapi perubahan. Segala sesuatu yang ada di dunia
ini senantiasa berada dalam keadaan menjadi” (Situmeang, 2021).

Al-Quran, menurut Arsyan al-Kailany memandang bahwa perubahan dan
pergerakan merupakan salah satu sunnah Allah. Segala sesuatu di dunia ini akan terus
mengalami perubahan, dari muncul, matang, sempurna, hingga hancur lagi. Semua yang
diciptakan oleh Tuhan akan mengalami suatu kehancuran. Hanya Dia-lah yang tidak akan
hancur (al-baga). Tuhan akan terus-menerus menciptakan segala sesuatu yang ada ini.
Dia tidak akan berhenti dalam menciptakan sesuatu yang baru. Dia Maha Inovator (al-
badi’), al-Quran mengilustrasikan: Segala sesuatu setiap hari dalam keadaan menjadi ”
(Dalimunthe, 2017).



Ayat ini menegaskan bahwa manusia haruslah memberdayakan potensinya untuk
melihat realitas perubahan yang ada dalam dunia ini. la harus peka terhadap perubahan
yang ada. Ketika ia peka dan memperhatikan perubahan tersebut, ia akan tahu target dan
arah mana yang harus ia tempuh dalam mengarugi kehidupan ini. Dalam aspek lain, ayat
ini menuntut kita untuk sadar bahwa kita berada dalam perubahan. Karena kita menyadari
perubahan, kitalah yang harus “menangani” perubahan tersebut, bukannya kita yang
“diatur” oleh perubahan. Oleh karena kita sadar akan perubahan, kita harus mengerahkan
segala kemampuan dan potensi dalam diri untuk menghasilkan suatu inovasi kehidupan.
Tegasnya, ayat ini mendorong kita untuk menyadari perubahan untuk menimbulkan
inovasi bagi proses kehidupan.

Rasulullah SAW tidaklah melarang umatnya untuk melakukan inovasi dalam
bingkai perubahan. Asalkan perubahan atau inovasi itu tidak menyimpang dari ajaran
wahyu. Beliau pernah bersabda:

”Barangsiapa yang membiasakan sesuatu yang baik dalam Islam lalu ada orang
yang mengikutinya, maka ia akan mendapat pahala seperti orang yang
mengerjakannya yang tak berkurang sedikitpun. Dan sebaliknya barang siapa yang
membiasakan sesuatu yang jelek, lalu ada orang yang mengikutinya, maka ia akan
mendapatkan dosa seperti orang yang mengikutinya yang tak berkurang sedikitpun
dosanya.”

Prinsip ini, dalam pandangan al-Syaibany merupakan prinsip yang menggambarkan

hubungan pemahaman manusia terhadap alam semesta yang nampak dihadapannya.
Prinsip ini kata al-Syaibany, menegaskan bahwa alam itu berada dalam keadaan berubah
dan bergerak terus menerus.Yang terpenting dalam hal ini adalah, bahwa alam ini selalu
berubah dan berkembang. Hanya pengertian perubahan alam tersebut tidak seperti apa
yang diutarakan dalam teori evolusi, dealektika materialisme, maupun faham deisme (Al-
Syaibany, 1991).

Islam mengakui perubahan dan perkembangan tersebut, tetapi bukan dalam
pengertian nenyokong teori Barat. Banyak ayat al-Quran dan hadits serta pendapat ulama
yang menyentuh hakikat ini. Mengenai hal ini Subhi Shalih, sebagaimana yang dikutip
oleh al-Syaibany mengemukakan :

“Alam kehidupan yang dinamakan oleh al-Quran sebagai alamin sebenarnya
sampai pada titik kesempurnaan dengan berangsur-angsur, walaupun wujud
persamaan unsur-unsur pertama kejadiannya, baik itu asap atau air. Semuanya itu
tidak luput dari pengetahuan Tuhan.”

Prinsip-prinsip yang berhubungan dengan pendidikan dan perkembangan ini

sebagaimana yang diungkap tadi kata al-Syaibany merupakan prinsip pandangan Islam



terhadap jagat raya atau alam semesta yang senantiasa mengelilinya dan tampak
dihadapan manusia. Prinsip ini oleh al-Syaibany, dikembangkan lagi menjadi beberapa
prinsip, yaitu: (1) Pendidikan merupakan proses dan usaha mencari pengalaman yang
diinginkan oleh tingkah laku; (2) Jagat raya ini berarti segala sesuatu selain Allah; (3)
Wujud yang mungkin ada adalah dengan benda dan ruh; (4) Jagat raya ini berjalan sesuai
dengan aturan yang pasti: sunnatullah (5) Ada hubungan sebab akibat; (6) Alam adalah
teman terbaik bagi manusia dan alat yang terbaik bagi kemajuannya; (7) Alam ini baru;
(8) Hanya Allah-lah Pencipta alam itu; dan (9) Allah mempunyai sifat-sifat
kesempurnaan (Al-Syaibany, 1991).

Apa yang ingin penulis sodorkan pada pembaca hanyalah untuk menegaskan
kembali bahwa prinsip-prinsip pendidikan dalam Islam itu tidak terlepas dari pandangan
Islam terhadap alam, manusia, dan Tuhan. Pemahaman tentang teori-teori pendidikan
Islam harus berangkat dari pemahaman Islam terhadap konsep manusia (Nata, 2004).
Sederhananya, manusialah sebenarnya yang mendidik dan harus dididik. Dari
pemahaman konsep manusia yang tepat menurut pandangan Islam yang dihubungkan
dengan alam sekitarnya, maka proses pendidikan diharapkan mampu
menumbuhkembangkan segala potensi yang ada dalam diri manusia.

Proses pendidikan pada dasarnya proses menumbuhkembangkan seseorang
menuju tahap kesempurnaannya. Pendidikan merupakan upaya untuk mengembangkan
bakat dan kemampuan individu sehingga potensi-potensi kejiwaannya dapat
diaktualisasikan secara sempurna. Menurut para ahli ada hubungan konsep antara
“pendidikan” dengan “perkembangan”. Kalau kita memakai istilah pendidikan dalam
Bahasa Inggris, pendidikan itu diartikan sebagai educate or to educate. Arti kata dalam
educate ini menggambarkan perkembangan jasmani dan kecerdasan akibat hasil proses
pendidikan tersebut. Kata educate ini kemudian disepadankan dengan kata al-tarbiyah.
Kata bahasa Arab ini mengandung arti berkembang. Namun pengertian
perkembangannya mengacu pada aspek fisik. Karena pemahaman seperti ini, al-tarbiyah
ini lebih mengacu pada pengembangan potensi jasmani dan kecerdasan kognisi, belum
menyentuh aspek manusia yang lainnya. Akhirnya, perkembangan yang dilaluinya hanya
meliputi aspek perkembangan fisik dan potensi kognisi (Muhaimin, 2002).

Oleh karena itu, Naquib al-Attas (1993) cenderung memilih istilah pendidikan
bukan dengan istilah al-tarbiyah melainkan dengan istilah ta 'dib. Kata ta 'dib ini berasal



dari kata addaba yang berarti membuat seseorang menjadi beradab; beretika; dan
berperilaku baik. Dalam Islam, menurut pandangannya, istilah ¢a 'dib lah yang lebih tepat.
Dalam kata ini, proses perkembangan tidak hanya mengacu pada perkembangan fisik dan
teoritis melainkan yang lebih penting adalah sentuhan terhadap kalbu dan internalisasi
perilaku yang baik. Hal ini sejalan dengan misi rasulullah SAW untuk menyempurnakan
akhlak manusia. Mengenai hal ini rasulullah pernah bersabda:”Addabany Rabby fa
ahsana ta’diby ’(Allah telah “mendidik”’ku dan membaguskan adabku)

Proses pendidikan merupakan proses pertumbuhan membentuk pengalaman dan
perubahan yang dikehendaki dalam tingkah laku individu dan kelompok hanya akan
berhasil melalui interaksi seseorang dengan perwujudan dan benda sekitar serta dengan
alam sekitar, tempat manusia hidup. Makhluk, benda dan lingkungan sekitarnya
merupakan sebagian alam luas tempat manusia itu sendiri dianggap sebagai bagian
darinya. Oleh karena itu, al-Syaibany mengemukakan bahwa proses pendidikan insane
dan peningkatan mutu akhlaknya bukan sekedar dipengaruhi oleh keadaan sosial tetapi
dipengaruhi pula oleh keadaan sosial (Al-Syaibany, 1991).

Prinsip ini mengajarkan bahwa alam selalu membaru dan menjadi. la senantiasa
mengalami perubahan dan perkembangan. Manusia sebagai bagian dari alam mempunyai
perubahan dan perkembangan. Untuk mengantarkan perubahan dan perkembangan
manusia yang lebih baik, maka pendidikanlah yang mengolah dan membentuknya.

Prinsip Memahami Tradisi Dan Budaya Secara Kritis

Setiap masyarakat mempunyai budaya dan tradisi tertentu. Budaya dan tradisi
tersebut memiliki perbedaan satu sama lain tergantung dari falsafah hidup, ketersediaan
fasilitas hidup, dan tingkat pemahaman masyarakat. Masyarakat dari masa ke masa
mempunyai budaya dan tradisi yang berbeda tergantung setting ruang dan waktu. Dan tak
dapat dipungkiri, manusia akan terlibat dengan tradisi dan budaya dimana ia tinggal .

Proses pendidikan merupakan proses pembudayaan. Pendidikan tidak hanya
membudayakan tradisi yang sudah ada sebagai warisan dari generasi sebelumnya. Akan
tetapi pendidikan menuntut sikap kritis terhadap perkembangan budaya yang sedang
berjalan.

Ketika Islam datang, proses perubahan tradisi dimulai. Islam menghendaki

perubahan tradisi dari Jahiliyyah menjadi tradisi llahiyyah. Perubahan tradisi tersebut



tidaklah serta merta dilakukan hanya dengan “membalikkan telapak tangan”. Proses ini
berjalan dengan al-tadrij ; step by step. Proses dengan kebertahapan ini menuntut
kekritisan dalam memahami content tradisi yang sudah ada. Namun secara normatif,
Islam mengajarkan yukhrij al-nas min al-zhulumat ila al-nur( mengeluarkan manusia dari
kegelapan menuju terang) (Zohar & Marshall, 2003).

Secara sosio-anthropologis, tradisi merupakan refleksi atas pola kehidupan
masyarakat. la akan berjalan sejalan dengan arus perkembangan masyarakat. Namun
dalam Islam, tradisi tersebut bukanlah berjalan dengan serta merta melainkan terdapat
landasan normatif sesuai dengan petunjuk Allah. Di sini terlihat, bahwa Islam
menginginkan cita-cita perubahan masyarakat sesuai dengan tradisi yang landasannya
adalah petunjuk Tuhan (Mahmud, 1998).

Pendidikan sebagai sebuah proses, tidak dapat terlepas dari konteks budaya dan
tradisi yang berkembang. Segi internal, pendidikan merupakan proses pembudayaan dan
pewarisan tradisi sebelumnya. Di lain pihak, pendidikan dituntut untuk mengkritisi
tradisi-tradisi yang berkembang supaya berjalan sesuai dengan kehendak-Nya, yaitu

tradisi yang membentuk khair ummat (umat terbaik)

Prinsip Keterbukaaan Atas Informasi-Informasi Luar

Sejak zaman dulu bangsa Cina sudah dikenal dengan perdagangan dan
pemintalannya. Bangsa ini sudah mempunyai hubungan dagang dengan bangsa yang lain.
Tak salah kiranya, jika ada papatah yang-diduga-berasal dari rasululah SAW: “Tuntutlah
ilmu walaupun ke negeri Cina”. Pepatah ini seolah-olah memberikan gambaran bahwa di
luar Arab, di luar negeri Islam terdapat informasi penting yang berguna bagi kehidupan.
Dan hal ini dianggap “benar” bagi proses kehidupan manusia, walaupun ia datang dari
orang yang berbeda daerah, tradisi, bahkan agama. Seperti halnya perintah rasulullah
SAW tadi untuk mencari ilmu walaupun harus pergi Ke Cina, walaupun mereka beragama
Konfusianisme dan Budha.

Islam mendorong pemeluknya untuk menerima kenyataan dan terbuka atas
informasi yang datang dari luar. Al-Quran menyadarkan pemeluknya pula, bahwa dalam
realitas terdapat “hirarki”” pengetahuan; diantara orang yang berilmu ada orang yang lebih

banyak menguasai ilmu.



Disatu pihak Islam mendorong untuk terbuka. Di lain pihak, Islam menganjurkan
pemeluknya untuk meneliti kebenaran informasi tersebut. Informasi tersebut harus
diketahui validitas dan reliabilitas berdasarkan frame ajaran wahyu. Manusia tidak boleh
langsung menerima apa adanya informasi tanpa menimbang-nimbang dan menelitinya
terlebih dahulu. Kejelasan dan validitas informasi tersebut haruslan benar menurut
pandangan manusia berdasarkan mainset-nya juga berdasarkan wahyu, yang validitasnya
tidak diragukan lagi.

Proses pendidikan bergulat dengan informasi-informasi yang datang. Dalam
lingkup mikro, pengajaran mentransfer pengetahuan-pengatahuan yang ada dan
mendorong seseorang untuk menerima kenyataan serta terbuka atas berbagai informasi
yang datang. Seseorang dapat meningkat pengetahuannya bukan hanya karena informasi
yang sudah ada, tetapi dengan curiosity-nya seseorang harus peka terhadap informasi
yang datang. Dalam pendidikan Islam, keterbukaan ini diperlukan dalam rangka
mengembangkan dan meningkatkan pengetahuan. Karena pendidikan Islam dilandasi
oleh nilai-nilai ajaran normative dari Allah, maka proses keterbukaan dan kritisasi ini
harus dilandasi oleh nilai norma tersebut, supaya manusia tidak terjerumus pada kesesatan
(Halid Hanafi, La Adu, 2018).

Dalam konteks kekinian, arus informasi mengalir dengan deras. Manusia terlibat
dengannya. Perkembangan teori-teori pendidikan pun berkembang pesat, terutama dalam
konteks kurikulum dan metodologi pembelajaran. Metodologi pembelajaran berkembang
kian pesat. Hal ini akan mempengaruhi proses pendidikan agar berdampingan dengan
terlibat secara aktif-progresif dengan perkembangan yang ada. Seolah-olah akan muncul
suatu asumsi bahwa orang yang maju adalah orang yang mampu mengikuti
perkembangan dari luar tersebut. Kemajuan tersebut tetap haruslah dijadikan acuan dalam
mengembangkan kualitas, hanya Islam “membimbing’nya dengan norma-norma Islami.

Supaya manusia tidak terbawa arus.

Prinsip Kesempurnaan Ilmu dan Iman

Dalam Islam terdapat hubungan antara ilmu dengan iman. Kedua-duanya tidak
dapat dipisahkan. Ilmu membawa keimanan dan iman akan membawa ilmu. Seseorang
jangan menelan mentah-mentah suatu kepercayaan, tanpa melibatkan proses penelitian;

sebagai gambaran dari proses pengetahuan.

11



Konsep keyakinan dalam Islam, berlandaskan atas pengetahuan. Dalam Islam,
terkenal suatu ungkapan al-din agl. La dina li man la agla lahu. Agama ini berlandaskan
atas akal. Berbeda dengan konsep credo-nya Kristen. Mereka berangkat dari iman secara
“membabi buta” lalu menuju pengetahuan. Mereka terpengaruh oleh ungkapan yang
menggema pada Abad Pertengahan yang dilontarkan oleh filosof-teolog Anselmus:
Credo Ut Intelligam (Percaya dulu baru mengerti). Sistem keyakinan seperti ini, akan
mengakibatkan “bertabrakan”nya ilmu dengan iman. Dan ini bisa dibuktikan lewat
sejarah pengetahuan di Eropa. Para ilmuwan bertabrakan dengan otoritas pendeta yang
memegang doktrin Gereja dengan ketat. Hasil pemikiran dan penemuan ilmuwan tersebut
persfektif Gereja bertentangan dengan ajaran Kitab Suci. Akhirnya ilmuwan harus tunduk
pada pendeta-bahkan ada yang dihukum mati karena mempertahankan argumentasi
ilmiahnya- dan ilmu harus “dikungkung” oleh doktrin gereja (Sopian et al., 2022).

Islam menggandengkan ilmu dengan iman dalam suatu posisi yang sinergis.
Kedua-duanya saling mendukung. Islam menghendaki umatnya untuk memperhatikan
dan memikirkan segala apa yang ada dan tampak ini. Banyak ayat al-Quran yang
mendorong manusia untuk memikirkan fenomena alam, sebagai bentuk ayat kauniyyah-
Nya, yang pada akhirnya mendorong manusia untuk menyakini bahwa dibalik fenomena
ala mini ada Subjek Yang Maha Cerdas yang mengatur pergerakan alam lewat hokum
terttnu (sunnatullah).

Yang paling esensi dalam hal ini dalam lapangan epistemologi pengetahuan dalam
Islam adalah bahwa sumber pengetahuan itu adalah Allah. Allah Yang Maha Alim-lah
yang menjadi sumber dan menjadikan semua pengetahuan yang ada pada manusia. Inilah
yang menjadi dasar pengetahuan dalam Islam. Allah berfirman: “Innama al-‘ilm inda
Allah( Sesungguhnya ilmu itu berada disisi Allah) (QS. Al-Ahgaf: 23). Dan Allah Yang
Maha Mengetahui, hanya sedikit saja pengetahuan-Nya yang dilimpahkan kepada
manusia (Wa ma utitum min al-ilm illa galila) (Harisah, 2018).

lImu akan mendorong seseorang untuk bertakwa. Bukankah al-Quran sudah
menjelaskan bahwa hanya golongan ulama yang takut kepada Allah SWT. ketika
seseorang sudah mendalami suatu pengetahuan dan ia sadar bahwa di balik kenyataan ada
Subjek Yang Maha Mengetahui akan segala hal, ia akan tunduk, pasrah karena

keterbatasannya menuju kepada ketakwaan.



Berkaitan dengan pendidikan, prinsip ini merupakan salah satu hal yang esensial.
Proses pendidikan berkaitan dengan ilmu. Isi proses pendidikan adalah ilmu. Dalam
pandangan pendidikan Islam yang menjadi Sumber Iimu adalah Allah. Guru hanyalah
sebagai “perpanjangan tangan” Tuhan dalam mendidik manusia. Guru hanyalah sebagai
mediator pengetahuan yang menghubungkan antara pengetahuan seseorang menuju
sumbernya lewat pemahaman realitas-realitas dan konsep pengetahuan yang ada.

Di lain pihak tujuan pendidikan Islam adalah mengantarkan seseorang untuk
memiliki pengetahuan; kompetensi; skill dalam rangka mengarungi kehidupan. Sehingga
ia mencapai suatu derajat yang dijanjikan oleh Allah (QS.al-Mujadalah: 11). Berkaitan
dengan tujuan penciptaan manusia, manusia diciptakan oleh Tuhan untuk patuh,
mengabdi, dan beribadah kepada-Nya. Tujuan penciptaan ini mengarah kepada
ketakwaan kepada Tuhan. Tegasnya, manusia lewat ilmunya sesuai dengan fithrahnya
akan mendorong pada ketakwaan. Maka, tujuan pendidikan dalam perspeetif Islam adalah
membuat manusia untuk sadar dan takwa kepada Sumber Segala limu.

Prinsip Keharusan Mengajar

Dalam hal ini, ilmu berkaitan amal. Amal ilmu adalah mengamalkannya. Ketika
seseorang mempunyai ilmu, ia berkewajiban menyebarkan dan mengajarkan ilmunya
dalam konteks tanggung jawab keilmuan dan tanggung jawab sosialnya. Dalam
pandangan Islam, dicelalah orang yang menyembunyikan ilmunya; tidak mau
menyebarkannya pada orang lain. Al-Quran, menurut Arsyan al-Kailany (Al-Kailani,
1987) melarang seseorang untuk menyembunyikan ilmunya sehingga tidak mau
menyebarkan ilmunya kepada orang lain. Allah telah berfirman :”Sesungguhnya orang
yang menyembunyikan apa yang telkah Kami turunkan mengenai penjelasan dan
petunjuk setalah Kami jelaskan kepada manusia dalam al-Kitab, maka mereka adaah
orang yang dilaknat oleh Allah dan dilaknat oleh manusia”. ( QS. Al-Bagarah: 150)

Rasullullah pernah menegaskan, sebagaimana dalam hadits yang diriwayatkan
oleh al-Bukhary: “Barangsiapa yang ditanyai tentang suatu pengetahuan kemudian ia
menyembunyikannya, maka pada hari kiamat ia akan dicambuk dengan cambukan dari
api”. Inilah ancaman bagi orang yang menyembunyikan ilmunya; hanya membuat pintar

dirinya tidak memperhatikan orang lain.

13



Oleh karena itu, dalam pandangan pendidikan Islam terdapat keterkaitan antara
al-ta’alum (belajar) dengan al-ta’lim (mengajar). al-Ta’alum menegaskan seseorang
untuk terus belajar. Sedangkan al-ta’lim menegaskan seseorang untuk mengajarkan
ilmunya; membuat seseorang yang asalnya tidak tahu menjadi tahu. Ketika seseorang
mengajar, seolah-olah membuat “gerbang terbuka” bagi orang lain untuk mengambil ilmu
darinya. Artinya, ia terbuka dan tidak menyembunyikan ilmunya (Marimba, 1989).

Kalau kita baca al-Quran di sana terdapat suatu keterangan bahwa Allah telah
mengajarkan Adam tentang segala hal ( Wa allama Adam al-asma ’a kullaha). Kata Kull
dalan bahasa Arab mempunyai arti li al-istighraq (meliputi segalanya). Maka kata kull di
sana menyangkut “segala hal yang tampak™ di hadapan Adam yang akhirnya akan
membentuk suatu pemahaman dan memory tentang nama-nama benda tersebut. Allah

(13

tidak “menyembunyikan sesuatu untuk diketahui oleh Adam melainkan ia
mengajarkannya. Sederhananya, tak pantas jika orang yang hanya diberikan “secuil”
pengetahuan oleh Allah untuk menyembunyikannya. Oleh karena itu, dalam pandangan
pendidikan Islam, mengajar itu proses penting; jangan diremehkan, tentunya orang yang
mengajar tersebut memiliki criteria dan kompetensi tertentu sehingga ia layak untuk

disebut sebagai “guru”.

Prinsip Keikhlasan

Ikhlas biasanya dikaitkan dengan niat. Niat menggambarkan tujuan dan maksud
seseorang untuk melakukan sesuatu. Nilai pekerjaan seseorang, selain prosesnya akan
dilihat dari segi niatnya. Dalam bahasa kerennya niat bisa diartikan sebagai motif. Apa
yang menjadi latarbelakang atau motif seseorang untuk melakukan sesuatu, itulah niat.
Dalam setiap pekerjaan niat dianggap penting. Niat akan mengantarkan seseorang untuk
mencapai tujuan yang diharapkannya.

Ada sebuah hadits yang sudah popular-walaupun tidak dicantumkan sanadnya-
yaitu sebagai berikut:

“Setiap perbuatan itu tergantung niat. Dan segala sesuatu itu tergantung pada

apa yang diniatkannya. Barang siapa yang tujuannya itu mengarah kepada Allah

dan Rasulnya, maka tujuannya itu mengarah kepada Allah dan Rasul-Nya. Dan

barangsiapa yang tujuannya untuk mencapai perkara duniawi atau mengarah



kepada perempuan yang akan ia nikahi, maka tujuannya tersebut menuju pada

apa yang ia arahkan. (HR. al-Bukhary)

Dalam hadits ini, terdapat dua kecenderungan niat. Pertama, niat yang mengarah
pada Allah dan rasulnya, dan hanya mengarah pada-Nya. Kedua, niat yang mengarah
pada pencapaian perkara-perkara duniawi (Zohar & Marshall, 2003).

Kategori pertama, niat yang hanya mengarah pada Tuhan. la melakukan suatu
perbuatan hanya untuk mengharap ridha-Nya, tidak ada yang lainnya. la mengosongkan
maksud dalam hatinya untuk keinginan yang lain. la hanya tertuju pada Allah. Arah
“kalbu”nya itu hanya dipusatkan pada Allah, tidak menginginkan yang lainnya. Dan
inilah orang yang ikhlas (orang yang memurnikan hatinya hanya menuju dan untuk
Allah). Inilah orang yang akan berada disisi-Nya dan di bawah nauangan-Nya.
Sedangkan kategori kedua, yaitu orang yang mengarahkan tujuannya pada perkara
duniawi. la tidak mengarahkannya pada Allah. la melakukan suatu perbuatan semata-
mata karena perkara dunia, bukan karena ingin mencapai keridhaan-Nya. Maka ia hanya
akan mendapatkan apa yang ia harapkan tersebut, bukan keridhaan-Nya. Tegasnya, ia
tidak ikhlas.

Dalam proses pendidikan, prinsip ini harus dipegang. Proses pendidikan
mengarahkan manusia “menuju” Allah dan hanya karena Allah-lah, seseorang itu
mengajar dan belajar. Dan hanya itulah yang akan membuatnya menjadi tentram. Arsyan
al-Kailany mengungkapkan bahwa seorang murid dalam proses belajar harus mempunyai
tujuan karena mengharap ridha-Nya, bukan semata-mata untuk mencapai suatu
kompetensi dan skill tertentu yang membuat dirinya arogan (Al-Kailani, 1987). Nabi
pernah bersabda: “Barang siapa yang mencari ilmu karena ingin dipandang orang lain,
ingin dihormati, dan dianggap gagah, maka ia akan disiksa di neraka. Akan tetapi
apabila ia ikhlas dalam menjalankannya, ia berada dalam posisi mujahid”. Hadits Nabi
ini merupakan ancaman bagi orang yang tidak ikhlas dalam menjalankan suatu perbuatan
(Al-Attas, 1993).

Berkaitan dengan hal ini, proses pendidikan dapat dipandang dalam dua hal.
Pertama, dari segi proses, subjek pendidikan baik itu guru, murid, dan semua orang yang
terlibat didalamnya, dalam menjalankan dan mengatur proses pendidikan harus dilandasi
oleh keikhlasan dalam berbuat; hanya bertujuan untuk menggapai ridha-Nya. Kedua, dari

segi hasil, proses pendidikan diharapkan menghasilkan manusia yang baik akhlaknya dan

15



membentuk pribadi-pribadi yang ikhlas. Mengenai hal ini, pendidikan Barat belum
menyentuhnya. Karena mereka hanyalah berorientasi pada pengembangan potensi
kognisi dan jasmani. Pendidikan Islamlah yang bertanggungjawab dalam hal ini. Karena
dalam pendidikan Islam, pendidikan kalbu (al-tarbiyyah al-galbiyyah) sangat ditekankan.
Salah satu situasi kalbu adalah ikhlas. Agar seseorang mampu berbuat ikhlas, maka

design pendidikan galbiyah ini yang harus mengarahkan orang untuk menjadi ikhlas.

Prinsip Kontinuitas Belajar

Untuk mencapai hasil yang maksimal dalam proses pendidikan yang salah satu
contentnya adalah pengembangan pengetahuan, maka kegiatan belajar haruslah kontinyu
(al-mumarasah wa al-muwazhabah). Kontinuitas belajar ini akan mempengaruhi pada
meningkatnya dan bertambahnya pengetahuan seseorang. Semakin sering belajar,
semakin banyak pengetahuan yang ia dapatkan. Kira-kira itulah logika sederhananya.

Allah telah mengilustrasikan hal ini dalam firman-Nya: Wa qul Rabbi zid ni ilman
(Katakanlah oleh mu: Ya Tuhanku, tambahkanlah ilmuku) (QS. Thaha :114) Orang yang
mengharap kepada-Nya karena merasa “kurang” akan ilmunya, ia memohon kepadanya
untuk ditambahkan ilmunya. limunya itu tidak akan sekonyong-konyong bertambah
tanpa ada proses kontinuitas belajar. Ada sebuah ungkapan —yang dianggap berasal dari
Nabi-yang menguatkan proses kontinuitas belajar ini yaitu uthlubu al-ilma min al-mahd
ila al-lahd (carilah ilmu mulai dari belaian hingga akhir hayat). Oleh karena itu, Islam
mempunyai konsep pendidikan sepanjang hayat (Lifelong Education), sebelum para
pakar pendidikan Barat “menelorkan” konsep ini, salah satunya adalah konsep
pendidikan seumur hidup yang dikemukakan oleh Paul Lengrand dalam bukunya yang
cukup famous di kalangan pakar pendidikan, yaitu An Intoduction to Lifelong Education
(Muhaimin, 2002).

Orang yang sudah memiliki suatu ilmu, jangan berhenti di sana. Salah satu cirri
seorang ilmuwan adalah ia terus-menerus belajar, mempunyai curiosity yang tinggi, dan
selalu merasa kurang atas ilmu yang ia miliki. Seorang murid pun jangan merasa gagah
dengan “secuil” ilmu yang ia dapatkan. la harus terus belajar.

Proses pendidikan dalam hal ini harus didukung oleh “guru yang terus menerus

belajar dan murid yang tak pernah berhenti belajar”. Pendidikan berdasarkan prinsip ini



dikatakan berhasil bila mampu mendorong (to motivate) subjek pendidikan untuk terus
menerus belajar. Dan inilah yang diharapkan dalam pendidikan.

Prinsip Keterbatasan Akal

Dalam kajian filsafat ada dua kecenderungan pengetahuan khususnya dalam
epsitemologi, yaitu pengetahuan yang logis dan pengetahuan empiris. Pengetahuan yang
logis adalah pengetahuan yang kebenarannya berdasarkan pertimbangan akal. Sedangkan
pengetahuan empiris adalah pengetahuan yang dirasakan oleh panca indera, terasa oleh
pancaindera (Marimba, 1989). Karena indera itu terbatas, pengetahuan empiris terkadang
menimbulkan kebingungan atau anomali dalam hakikatnya. Contohnya, ketika kita
melihat fatamorgana di jalan aspal, kita menganggap bahwa itu seperti air. Padahal itu
bukanlah air, melainkan cahaya yang membias seolah-olah nampak seperti air. Seperti
halnya panca indera, akal pun terbatas. Karena ada sesuatu yang supralogis (Tafsir,
2016). Biasanya hal ini berkaitan dengan ketuhanan, agama dan fenomena-fenemone
kewahyuan. Dalam hal ini, hatilah yang bertindak, bukan akal. Di sinilah, iman yang
diletakan bukan aturan logika, seperti apa yang pernah diungkapkan oleh Kant “agama
adalah hati bukannya akal teoritis (Adib, 2011).

Ini adalah gambaran pemikiran persfektif filsafat. Sebagaimana pemikiran di atas,
al-Quran menyodorkan konsep pengetahuan itu terbagi dua macam. Pertama,
pengetahuan dari wahyu yang tidak tersentuh oleh dunia empiris. Kedua, pengetahuan
empiris. Atau dalam bahasa lain, pengetahuan itu meliputi ayat gauliyyah dan ayat
kauniyyah (Harisah, 2018). Kedua lapangan pengetahuan dalam pandangan Islam
berjalan sinergis. Satu sama lain saling mendukung untuk menguatkan akidah dan
pemahaman bahwa semuanya bersumber dari Allah.

Untuk memahami kedua lapangan tersebut diperlukan pemahaman yang
mendalam. Kedua-keduanya tidak bisa dilepaskan dari aktivitas berfikir. Untuk
memahami wahyu, kita memerlukan perangkat-perangkat yang khusus berkaitan dengan
hal ini dalam rangka menangkap pesan Tuhan dalam firman-Nya. Orang menyebutnya
dengan tafsir. Untuk lapangan yang kedua, karena menyangkut fenomena-fenamona yang
nampak yang empiris, maka orang harus memiliki seperangkat konsep-konsep dan
eksperimen untuk membuktikan kebenarannya. Orang menyebutnya dengan sains.

Karena kedua lapangan ini saling berhubungan, dan berasal dari satu sumber, maka

17



“kebenaran”nya tidak boleh bertentangan. Secara prinsip keduanya tidak bertentangan.
Kalau terjadi pertentangan, kesalahan ada di tangan kita yang menelitinya.

Berhubungan dengan hal-hal keagamaan, tentunya ada sesuatu yang tidak masuk
akal. Karena memang itulah agama yang punya corak supralogis. Dalam hal ini, yang
kita gunakan bukanlah akal melainkan iman. Makanya, akal menjadi terbatas.

Pendidikan Islam berkaitan dengan content keimanan, karena didalamnya
terdapat pendidikan agama. Ketika berhubungan dengan hal ini, yang kita arahkan adalah
internalisasi keimanan dalam kalbu dan kehidupan, sesuai dengan tujuan pendidikan
Islam yaitu al-ma rifat bi Allah. Karena dalam hal keagamaan ada sesuatu yang tidak
usah dipikirkan, cukup diimani saja. Oleh karena itu, dalam pendidikan Islam, content
pengetahuan yang disampaikan meliputi sesuatu yang al-ma ‘qulat dan ghair al-ma’qulat.
Dari kedua lapangan ini, akan memunculkan manhaj dan metodologi pendidikan yang

satu sama lain mempunyai warna yang khas (Harisah, 2018).

Prinsip “Persahabatan” Antara Guru Dan Murid

Dalam konteks sosiologis, proses pendidikan khususnya pengajaran mengandung
kegiatan interaksi antara guru dan murid. Dalam kajian komunikasi pun, interaksi tersebut
didalamnya mengandung transfer and delivering of message. Dalam pendidikan terdapat
pesan-pesan yang dihantarkan dari guru ke murid atau murid ke guru (Dalimunthe, 2017).

Hubungan antara guru dan murid haruslah berjalan sinergis. Hubungan yang
sinergis akan mempengaruhi pada kemudahan murid dalam memahami materi.
Persahabatan yang “akrab” antara murid dan guru membuat murid menjadi merasa aman
disisinya, tidak merasa canggung dalam membahas suatu hal. Guru janganlah
menampilkan sosok yang garang, angker, galak, sehingga siswa tidak mau belajar
dengannya (Muhyiddin et al., 2021). Ketika hal ini terjadi, bukannya kemajuan murid
yang diharapkan, melainkan kemandegan. Makanya seorang guru itu harus menampilkan
sosok yang lemah lembut.

Suasana hangat persahabatan antara guru dan murid harus dijadikan sebagai
sebuah syarat dalam mendukung keberhasilan belajar. Ketika suasana persahabatan ini
harmonis, murid belajar dengan tenang, guru bisa menyampaikan materinya dengan
lancar, maka proses pendidikan akan berjalan lancar. Ketika hal ini berjalan dengan baik,

maka tujuan pendidikan pun akan mudah tercapai.



SIMPULAN

Prinsip prinsip di atas kalau dipetakan akan berhubungan dengan peta pemikiran
keilmuan yang ada yang digunakan sebagai alat analisis konsep-konsep pendidikan.
Prinsip pendidikan dan perkembangan akan berhubungan dengan prinsip ilmu kealaman
(sebagai content) dan psikologi, mengenai perkembangan aspek-aspek jasmani dan psikis
manusia. Prinsip Kritisasi terhadap budaya berhubungan dengan kajian filsafat dan
budaya. Prinsip keterbukaan berhubungan dengan kajian sosiologi dan psiko-sosial.
Prinsip kesempurnaan ilmu dan iman berhubungan dengan doktrin esensial dalam agama.
Prinsip keharusan mengajar berhubungan dengan kajian sosiologis sebagai bentuk
tanggungjawab. Prinsip keikhlasan berhubungan dengan kajian agama dan spiritual
Islam. Prinsip kontinuitas belajar berhubungan dengan kajian psikologi. Prinsip
keterbatasan akal berhubungan dengan kajian filsafat. Dan prinsip “persahabatan” antara
guru dan murid berhubungan dengan sosiologi dan komunikasi.

Prinsip-prinsip ini harus dipegang dalam kerangka pengembangan pendidikan
Islam baik teoritis maupun praktis. Prinsip-prinsip ini bisa diderivasikan pada kurikulum
dan metodologi pendidikan. Artinya dalam penyusunan kurikulum dan metodologi
pendidikan, prinsip-prinsip ini harus dipegang.

REFERENSI

Adib, M. (2011). Filsafat Ilmu: Ontologi, Epistemologi, Aksiologi, dan Logika IImu
Pengetahuan. Pustaka Pelajar.

Al-Attas, S. N. (1993). Konsep Pendidikan dalam Islam. Mizan Pustaka.

Al-Kailani, M. I. (1987). Falsafah Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Maktabah Al-Hadi.

Al-Syaibany. (1991). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan Bintang.

Dalimunthe, E. M. (2017). Jihad Pendidikan: Satu Sorotan Terhadap Konsep Pendidikan
Islam Majid ‘Irsan Al-Kilani. Jurnal Tarbiyah, 53(9), 26-48.

Goleman, D. (2002). Emosional Quotience. KAIFA.

Halid Hanafi, La Adu, dan Z. (2018). limu Pendidikan Islam. Deepublish.

Harisah, A. (2018). Filsafat Pendidikan Islam Prinsip dan Dasar Pengembangan.

19



Deepublish.

Mahmud, A. H. (1998). Karakteristik Umat Terbaik. Gema Insani Press.

Marimba, A. (1989). Filsafat Pendidikan Islam. al-Ma’arif.

Muhaimin. (2002). Paradigma Pendidikan Islam. Rosdakarya.

Muhyiddin, D. S., Raup, A., Musthafa, I., & Fajrussalam, H. (2021). Problematika Sistem
Pendidikan Islam di Negara Islam. Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 19(2),
113-121.

Nata, A. (2002). Metodologi Studi Islam. Rajawali Press.

Nata, A. (2004). Paradigma Pendidikan Islam. Rineka Cipta.

Situmeang, I. R. V. O. (2021). Hakikat Filsafat IImu dan Pendidikan dalam Kajian Filsafat
liImu Pengetahuan. IKRA-ITH HUMANIORA: Jurnal Sosial dan Humaniora, 5(1),
1-17.

Sopian, A., Juhana, H., & Mustafa, I. (2022). Pemikiran Ali Ahmad Madkur tentang limu
Pengetahuan dalam Islam. In JIIP - Jurnal llmiah limu Pendidikan (Vol. 5, Nomor
2, hal. 580-586). Ainara. https://doi.org/10.54371/jiip.v5i2.459

Tafsir, A. (2006). Filsafat Pendidikan Islam. Rosdakarya.

Tafsir, A. (2016). Filsafat Umum. Rosda.

Usman, A. M., & Umar, M. (2021). Modernisasi Pendidikan Islam; Telaah Pemikiran
Muhammad Abduh. In Jurnal limiah Igra’ (Vol. 15, Nomor 2, hal. 237). IAIN
Manado. https://doi.org/10.30984/jii.v15i2.1599

Zohar, D., & Marshall, 1. (2003). Spiritual Quotience. KAIFA.



