
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-ISSN: 2614-4018 

DOI: 10.30868/ei.v11i01.3073            E-ISSN: 2614-8846 
 

DERIVASI PRINSIP KONSEPTUAL TEORI PENDIDIKAN ISLAM 

Rohiman 

Universitas Islam Asy-Syafi'iyah Jakarta 

kyairohiman@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Pendidikan Islam memiliki prinsip dalam pengembangan teori. Prinsip tersebut mengarah 

pada bentukan konsep pemerian dalam berbagai komponen pendidikan. Landasan 

filosofis dalam prinsip ini menjadi instrumen penting dalam mengaitkan sisi filosofis 

dengan empirik dalam konteks ilmu pendidikan perspektif Islam. Beberapa prinsip pokok 

dalam pendidikan Islam sebagai asumsi dasar dalam perwujudan teori yang 

dikembangkan.  Kaitan antara kemanusiaan menjadi poin penting dalam derivasi konsep 

yang diturunkan untuk implementasi pendidikan. Metode penelitian yang digunakan 

penulis adalah penelitian penelitian kepustakaan (Library Research), yaitu penelitian 

yang berusaha menghimpun data penelitian dari literatur yang ada. Dari hasil penelusuran 

penulis terdapat beberapa konsepsi dasar dalam pendidikan Islam diantaranya yaitu 

prinsip memahami tradisi dan budaya secara kritis, pendidikan dan perkembangan 

(prinsip perubahan), keterbukaaan atas informasi-informasi luar, kesempurnaan ilmu dan 

iman, keharusan mengajar, keikhlasan, kontinuitas belajar, keterbatasan akal, dan 

persahabatan antara guru dan murid. Dalam kaitan ini, prinsip-prinsip ini dijadikan 

landasan dalam kerangka pengembangan pendidikan Islam baik teoritis maupun praktis. 

Prinsip-prinsip ini bisa diderivasikan pada kurikulum dan metodologi pendidikan Islam. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Derivasi, Konseptual. 

 

ABSTRACT 

Islamic education has principles in the development of theories. This principle leads to 

the formation of the concept of description in various components of education. The 

philosophical foundation in this principle becomes an important instrument in relating 

the philosophical side with the empirical in the context of the educational science of the 

Islamic perspective. Some of the main principles in Islamic education as basic 

assumptions in the embodiment of the theory developed.  The link between humanity 

becomes an important point in the derivation of concepts derived for the implementation 

of education. The research method used by the author is Library Research, which is 

research that seeks to collect research data from existing literature. From the results of 

the author's search, there are several basic conceptions in Islamic education including 

the principle of understanding traditions and culture critically, education and 

development (the principle of change), openness to external information, perfection of 

knowledge and faith, necessity to teach, sincerity, continuity of learning, limited reason, 

and friendship between teachers and students. In this connection, these principles are 

used as a foundation within the framework of the development of Islamic education both 

theoretical and practical. These principles can be elaborated on the curriculum and 

methodology of Islamic education. 

Keywords: Islamic Education, Derivation, Conceptual. 

 

 



PENDAHULUAN 

Kegelisahan umat manusia sekarang ini salah satunya disebabkan oleh paradigma 

pendidikan yang salah. Umat manusia sekarang-sekarang ini seolah-olah merasa resah 

dalam menghadapi kenyataan hidup yang kian berubah secara cepat. Apalagi dalam 

lingkungan buana yang tanpa batas (the borderless world). Para pakar pendidikan 

“seolah-olah” merasa ikut andil dalam memikirkan hal ini karena akan mengancam 

keberlangsungan manusia dan kemanusiaannya.  

Barat, turut andil dalam memproduk manusia-manusia yang resah ini. Kemegahan 

akal, kognisi, dan rasionalismenya mempersempit manusia dan menempatkan manusia 

dalam “ruang sempit “ akal. Segala-galanya dipandang dalam kacamata akal. Akal yang 

menjadi pusat. Karena memperkuat posisi akal seperti ini akhirnya manusia dengan dalih 

“akal”nya ingin hidup bebas; bahkan bebas tak terbatas. Akhirnya, kebebasannya itu 

menjadi tujuan utamanya. Segala macam hal ia lakukan untuk mengejar apa yang dicita-

citakan. Kebebasannya ini yang akan mengakibatkan manusia terjerumus pada jurang 

kehancuran. Secara sederhana, paparan ini menggambarkan bagaimanakah dampak 

pendidikan Barat terhadap nasib manusia dan kemanusiaannya. Tapi tak menutup mata, 

kemajuan Barat dalam lingkungan sains dan teknologi mengungguIi umat-umat yang 

lain.  

Dalam paradigma pendidikan semacam ini manusia “dikotak-kotakan”, 

terparsialkan, dan cenderung mengalienasikan manusia pada kesadarannya. Manusia 

dalam pandangan seperti ini hanya dihargai lewat akalnya, tanpa melihat aspek-aspek 

berharga yang lain yang berada dalam diri manusia. Padahal  bukankah aspek-aspek lain 

pun turut mempengaruhi keberhasilan manusia dalam mengarungi kehidupannya. Tak 

dapat disangkal memang, dalam teori-teori pendidikan dan psikologi Barat muncullah 

konsep kecerdasan-kecerdasan lain (quotience) yang sekarang sedang berkembang dan 

digandrungi. Daniel Goleman dalam Emotional Quotience mencoba memaparkan 

kecerdasan-kecerdasan emosi manusia (Goleman, 2002). Begitu pula Danah Zohar yang 

mencoba memfokuskan kajiannya pada aspek spiritual manusia atau yang dikenal dengan 

Spiritual Quotience (Zohar & Marshall, 2003). Hal ini menunjukan atau bahkan akan 

menjadi wacana apologi bagi Barat, bahwa Barat sekarang sudah melampaui kajian 

hingga sisi esotoris manusia. Tapi sayangnya, konsep tersebut tidak didasari pada agama. 

Akhirnya konsep ini –mungkin- akan runtuh. 



3 

 

Berlainan dengan wacana di atas, pendidikan Islam memberikan warna lain. 

Disela-sela kebobrokan teori Barat ini, wacana pendidikan Islam memberikan kontribusi 

yang cukup bagus dalam pengembangan pendidikan. Pendidikan Islam menjadi 

“alternatif” bagi pengembangan teori pendidikan dan pendidikan dalam sisi praksisnya. 

Pendidikan Islam akhirnya menjadi digandrungi. Pendidikan Islam baik dalam tataran 

normatif dan historis sudah memberikan landasan bagi pengembangan manusia dalam 

konstelasi pendidikan. Pendidikan Islam tidak hanya memfokuskan kajiannya pada aspek 

rasio. Aspek emosi dan spiritual sudah dikaji oleh pendidikan Islam, melampaui 

perkembangan pendidikan Barat. Namun sayangnya, pendidikan Islam pada waktu 

berkembangnya pendidikan Barat tidak sepopuler pendidikan Barat kala itu. Padahal, 

kalau dilihat dari segi historis, wacana –wacana pendidikan Islam sudah ada sejak zaman 

Nabi SAW -walaupun konsepnya belum dikodifikasikan secara baku seperti sekarang- 

hingga sekarang ini.   

Wacana –wacana di atas setidaknya memberikan gambaran historis pemahaman 

teori-teori pendidikan baik Barat ataupun Islam. Selain itu, ada perbedaan prinsip diantara 

kedua corak pendidikan tersebut. Singkatnya, Barat bercorak rasionalis, sedangkan Islam 

selain mementingkan rasio, ia pun mementingkan aspek emosi dan spiritual berdasarkan 

petunjuk-petunjuk agama. 

Dalam kehidupan sehari-hari, biasanya kita mendengar istilah “prinsip”. Kalau 

dikatakan apa prinsip Anda? Biasanya jawabannya adalah sesuatu yang harus dipegang; 

sesuatu yang harus dijadikan landasan dalam melakukan sesuatu. Sederhananya, prinsip 

adalah sesuatu yang harus dipegang dalam melakukan sesuatu. Dalam ilmu ekonomi atau 

ekonomi dalam praksis, kita biasa mendengar prinsip “modal sekecil-kecilnya dan untung 

sebesar-besarnya”. Artinya, dalam melakukan aktivitas ekonomi khususnya 

perdagangan, prinsip seperti itu harus diperhatikan dan dijadikan pegangan. Kalau tidak 

dipegang, bukan untung yang diraih melainkan kerugian yang akan menimpa. 

Selain hal itu, pendidikan, supaya mencapai target atau tujuan yang diharapkan, 

maka ia harus punya prinsip-prinsip yang harus diperhatikan dan dipegang. Prinsip 

prinsip harus dipegang supaya usaha “mendidik” itu tidak “rugi” dan tidak semberawut 

baik dalam tataran konsep maupun praksisnya. Begitupun dalam pendidikan Islam, agar 

proses pendidikan yang berdasarkan paradigma Islam ini mapan dalam konsep dan 

sempurna dalam praksisnya, ia harus punya prinsip-prinsip tertentu. 



Prinsip bukanlah hal yang nampak empiris. Ia bersifat “filosofis”, tidak empiris. 

Makanya, kajian ini lebih tepat bila dikaji oleh dan dalam filsafat pendidikan Islam. 

Prinsip ini akan berkaitan dengan tujuan pendidikan Islam yang diharapkan. Mengingat 

pentingnya prinsip-prinsip tersebut, dalam ruang yang sempit ini, penulis mencoba untuk 

“menelorkan” gagasan mengenai prinsip-prinsip pendidikan dalam kacamata Islam, 

khususnya berkaitan dengan orientasi pendidikan Islam yang berkaitan dengan 

pencapaian tujuan yang diharapkan. 

 

METODE 

Metode penelitian yang digunakan penulis adalah penelitian penelitian 

kepustakaan (library Research), yaitu penelitian yang berusaha menghimpun data 

penelitian dari literatur yang ada. Adapun untuk penelitian kepustakaan yang diteliti tidak 

hanya terbatas pada buku-buku, tapi dapat berupa aplikasi, majalah surat kabar, jurnal 

dan lain sebagainya. Penelitian ini juga termasuk penelitian desktiptif kualitatif yang 

berusaha mengungkapkan suatu problem masalah atau peristiwa sebagaimana adanya. 

 

PEMBAHASAN 

Prinsip-Prinsip Orientasi Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam merupakan salah satu kajian yang mendapat perhatian banyak 

dari para ilmuwan. Hal ini karena di samping peranannya yang strategis dalam rangka 

meningkatkan sumber daya manusia, pendidikan Islam pun mendapat berbagai macam 

sorotan terutama dalam berbagai masalah yang kompleks yang memerlukan penanganan 

segera. Salah satu masalah serius yang “hinggap” dalam konsep pendidikan adalah 

orientasi pendidikan yang cenderung rasionalis. Barat-lah yang memegang kunci peran 

pendidikan rasional ini. Akhirnya, konsep pendidikan semacam ini akan menyudutkan 

manusia pada satu aspek, yaitu aspek akal. Aspek emosi, aspek spiritual, bahkan aspek 

“agama” tidak tersentuh. Akhirnya akan menghasilkan manusia yang rapuh dan resah 

(Nata, 2002).  

Dalam kata lain, Ahmad Tafsir (2006) menyatakan bahwa proses pendidikan 

harus meliputi aspek jasmani, rohani, dan kalbu. Hal ini seolah-olah menegaskan bahwa 

masalah yang lebih besar dalam pendidikan bukan dalam pemenuhan akan tuntutan 

lapangan kerja (sebagai perpanjangan dari skill), melainkan belum bisa menciptakan 



5 

 

manusia yang beraklak mulia. Katanya, bangsa-bangsa yang dimusnahkan oleh Tuhan 

bukan karena tidak menguasai iptek atau kurang pandai, tetapi karena akhlaknya buruk. 

Wacana diatas memberikan image pada kita akan kebobrokan pendidikan yang 

terjadi sekarang ini. Kebobrokan tersebut diakibatkan paradigma yang salah dalam 

memahami dan yang menjadi landasan pendidikan. Paradigma yang membobrokan itu 

adalah paradigma manusia an sich; paradigma yang dibuat ukurannya oleh akal manusia 

yang relatif. Disela-sela itu, pendidikan Islam menjadi paradigma alternatif. Paradigma 

pendidikan dalam Islam tidak hanya dilandaskan pada pandangan homocentris manusia 

yang rasionalis, melainkan ditopang pula oleh paradigma ilahiyah; paradigma yang 

didasari oleh agama dan penafsiran terhadap sumber-sumbernya. Perbedaan paradigma 

tersebut akan mempengaruhi pada pandangan tentang prinsip-prinsipnya. Kalau 

pendidikan Barat mengacu pada paradigma dan prinsip-prinsip yang ditopang oleh akal, 

sehingga relatif kebenarannya. Sedangkan pendidikan Islam ditopang oleh sumber-

sumber wahyu dari Tuhan (al-Quran) dan turunannya yaitu Sunnah. Al-Quran itu 

absolute kebenarannya karena ia berasal dari Tuhan dan bukankah Tuhan akan tetap 

menjaga kebenarannya.  

Untuk memahami prinsip-prinsip tersebut dalam pendidikan Islam, al-Quran dan 

Sunnah menjadi sumber penting untuk mengambil i’tibar tentang prinsip-prinsip 

pendidikan yang terkandung didalamnya. Singkatnya, dalam al-Quran dan Sunnah 

terdapat kandungan prinsip-prinsip pendidikan yang berlandaskan pada kebenaran 

menurut Tuhan dan Rasul-Nya. 

Al-Quran memperkenalkan dirinya sebagai pemberi petunjuk kepada jalan lurus 

(QS 17:19). Petunjuk-petunjuknya bertujuan memberikan kesejahteraan dan 

kebahagaiaan bagi manusia, baik secara pribadi maupun kelompok, dan karenanya 

ditemukanlah petunjuk-petunjuk dalam kedua bentuk tersebut. Rasulullah SAW sebagai 

penerima wahyu al-Quran bertugas untuk menyampaikan  petunjuk-petunjuk tersebut, 

menyucikan dan mengajarkan manusia (QS 67:2). Menyucikan menurut al-Marzuqi dapat 

diidentikan dengan mendidik, sedangkan mengajar tidak lain kecuali mengisi benak 

murid dengan pengetahuan yang berhubungan dengan alam fisika maupun metafisika (al-

ta’lim) (Usman & Umar, 2021). 

Keterangan ini mengandung prinsip bahwa pendidikan bertujuan untuk 

memberikan kesejahteraan dan kebahagiaan bagi manusia, baik secara pribadi maupun 



kelompok. Setidak-tidaknya, prinsip yang dikandung oleh keterangan di atas 

mengandung prinsip dalam tujuan pendidikan. 

Al-Kailany, membagi prinsip-prinsip pendidikan Islam menjadi beberapa bagian. 

Pertama, prinsip pendidikan dan perkembangan. Kedua, prinsip kritisasi terhadap tradisi 

dan budaya yang berkembang. Ketiga, keterbukaan terhadap informasi-informasi yang 

berkembang. Keempat, kesempurnaan ilmu dan iman. Kelima, prinsip keharusan 

mengajar. Keenam, prinsip ikhlas. Ketujuh, kontinuitas belajar. Kedelapan, keterbatasan 

akal. Dan kesembilan adalah “persahabatan” antara guru dan murid (Harisah, 2018). 

Prinsip-prinsip ini akan berguna dalam menentukan orientasi pendidikan Islam. Mau 

kemana pendidikan ini diarahkan harus mengacu pada prinsip-prinsip ini. Pada bagian 

berikut ini, penulis akan mengeksplanasikan prinsip-prinsip orientasi pendidikan Islam 

tersebut berdasarkan analisis para ahli lainnya yang konsepnya berhubungan dengan hal 

ini.  

 

Prinsip Pendidikan Dan Perkembangan (Prinsip Perubahan) 

Setiap objek di dunia ini mengalami perubahan. Perubahan mengindikasikan 

pergerakan. Salah satu bentuk perubahan dan pergerakan adalah perkembangan. Selain 

Dzat-Nya, semua akan ada dalam perubahan dan akan ada dalam keadaan menjadi. Dan 

itulah yang menjadi hakikat dalam proses kehidupan. Alvin Toffler dalam bukunya yang 

terkenal The Third Wave, dalam sebuah pengantarnya pernah menyatakan “the only 

constant thing in the world is change”. Pernyataan seperti ini pernah dilontarkan pula 

seorang filosof sebelum Socrates, Heracleitus. Ia menyatakan: “Yang menjadi hakikat 

dari segala yang ada bukanlah materi, tetapi perubahan. Segala sesuatu yang ada di dunia 

ini senantiasa berada dalam keadaan menjadi” (Situmeang, 2021). 

Al-Quran, menurut Arsyan al-Kailany memandang bahwa perubahan dan 

pergerakan merupakan salah satu sunnah Allah. Segala sesuatu di dunia ini akan terus 

mengalami perubahan, dari muncul, matang, sempurna, hingga hancur lagi. Semua yang 

diciptakan oleh Tuhan akan mengalami suatu kehancuran. Hanya Dia-lah yang tidak akan 

hancur (al-baqa). Tuhan akan terus-menerus menciptakan segala sesuatu yang ada ini. 

Dia tidak akan berhenti dalam menciptakan sesuatu yang baru. Dia Maha Inovator (al-

badi’), al-Quran mengilustrasikan: Segala sesuatu setiap hari dalam keadaan menjadi” 

(Dalimunthe, 2017). 



7 

 

Ayat ini menegaskan bahwa manusia haruslah memberdayakan potensinya untuk 

melihat realitas perubahan yang ada dalam dunia ini. Ia harus peka terhadap perubahan 

yang ada. Ketika ia peka dan memperhatikan perubahan tersebut, ia akan tahu target dan 

arah mana yang harus ia tempuh dalam mengarugi kehidupan ini. Dalam aspek lain, ayat 

ini menuntut kita untuk sadar bahwa kita berada dalam perubahan. Karena kita menyadari 

perubahan, kitalah yang harus “menangani” perubahan tersebut, bukannya kita yang 

“diatur” oleh perubahan. Oleh karena kita sadar akan perubahan, kita harus mengerahkan 

segala kemampuan dan potensi dalam diri untuk menghasilkan suatu inovasi kehidupan. 

Tegasnya, ayat ini mendorong kita untuk menyadari perubahan untuk menimbulkan 

inovasi bagi proses kehidupan. 

  Rasulullah SAW tidaklah melarang umatnya untuk melakukan inovasi dalam 

bingkai perubahan. Asalkan perubahan atau inovasi itu tidak menyimpang dari ajaran 

wahyu. Beliau pernah bersabda: 

”Barangsiapa yang membiasakan sesuatu yang baik dalam Islam lalu ada orang 

yang mengikutinya, maka ia akan mendapat pahala seperti orang yang 

mengerjakannya yang tak berkurang sedikitpun. Dan sebaliknya barang siapa yang 

membiasakan sesuatu yang jelek, lalu ada orang yang mengikutinya, maka ia akan 

mendapatkan dosa seperti orang yang mengikutinya yang tak berkurang sedikitpun 

dosanya.” 

Prinsip ini, dalam pandangan al-Syaibany merupakan prinsip yang menggambarkan 

hubungan pemahaman manusia terhadap alam semesta yang nampak dihadapannya. 

Prinsip ini kata al-Syaibany, menegaskan bahwa alam itu berada dalam keadaan berubah 

dan bergerak terus menerus.Yang terpenting dalam hal ini adalah, bahwa alam ini selalu 

berubah dan berkembang. Hanya pengertian perubahan alam tersebut tidak seperti apa 

yang diutarakan dalam teori evolusi, dealektika materialisme, maupun faham deisme (Al-

Syaibany, 1991). 

Islam mengakui perubahan dan perkembangan tersebut, tetapi bukan dalam 

pengertian nenyokong teori Barat. Banyak ayat al-Quran dan hadits serta pendapat ulama 

yang menyentuh hakikat ini. Mengenai hal ini Subhi Shalih, sebagaimana yang dikutip 

oleh al-Syaibany mengemukakan : 

“Alam kehidupan yang dinamakan oleh al-Quran sebagai alamin sebenarnya 

sampai pada titik kesempurnaan  dengan berangsur-angsur, walaupun wujud 

persamaan unsur-unsur pertama kejadiannya, baik itu asap atau air. Semuanya itu 

tidak luput dari pengetahuan Tuhan.” 

Prinsip-prinsip yang berhubungan dengan pendidikan dan perkembangan ini 

sebagaimana yang diungkap tadi kata al-Syaibany merupakan prinsip pandangan Islam 



terhadap jagat raya atau alam semesta yang senantiasa mengelilinya dan tampak 

dihadapan manusia.  Prinsip ini oleh al-Syaibany, dikembangkan lagi menjadi beberapa 

prinsip, yaitu: (1) Pendidikan merupakan proses dan usaha mencari pengalaman yang 

diinginkan oleh tingkah laku; (2) Jagat raya ini berarti segala sesuatu selain Allah; (3) 

Wujud yang mungkin ada adalah dengan benda dan ruh; (4) Jagat raya ini berjalan sesuai 

dengan aturan yang pasti: sunnatullah (5) Ada hubungan sebab akibat; (6) Alam adalah 

teman terbaik bagi manusia dan alat yang terbaik bagi kemajuannya; (7) Alam ini baru; 

(8) Hanya Allah-lah Pencipta alam itu; dan (9) Allah mempunyai sifat-sifat 

kesempurnaan (Al-Syaibany, 1991). 

Apa yang ingin penulis sodorkan pada pembaca hanyalah untuk menegaskan 

kembali bahwa prinsip-prinsip pendidikan dalam Islam itu tidak terlepas dari pandangan 

Islam terhadap alam, manusia, dan Tuhan. Pemahaman tentang teori-teori pendidikan 

Islam harus berangkat dari pemahaman Islam terhadap konsep manusia (Nata, 2004). 

Sederhananya, manusialah sebenarnya yang mendidik dan harus dididik. Dari 

pemahaman konsep manusia yang tepat menurut pandangan Islam yang dihubungkan 

dengan alam sekitarnya, maka proses pendidikan diharapkan mampu 

menumbuhkembangkan segala potensi yang ada dalam diri manusia.  

Proses pendidikan pada dasarnya proses menumbuhkembangkan seseorang 

menuju tahap kesempurnaannya. Pendidikan merupakan upaya untuk mengembangkan 

bakat dan kemampuan individu sehingga potensi-potensi kejiwaannya dapat 

diaktualisasikan secara sempurna. Menurut para ahli ada hubungan konsep antara 

“pendidikan” dengan “perkembangan”. Kalau kita memakai istilah pendidikan dalam 

Bahasa Inggris, pendidikan itu diartikan sebagai educate or to educate. Arti kata dalam 

educate ini menggambarkan perkembangan jasmani dan kecerdasan akibat hasil proses 

pendidikan tersebut. Kata educate ini kemudian disepadankan dengan kata al-tarbiyah. 

Kata bahasa Arab ini mengandung arti berkembang. Namun pengertian 

perkembangannya mengacu pada aspek fisik. Karena pemahaman seperti ini, al-tarbiyah 

ini lebih mengacu pada pengembangan potensi jasmani dan kecerdasan kognisi, belum 

menyentuh aspek manusia yang lainnya. Akhirnya, perkembangan yang dilaluinya hanya 

meliputi aspek perkembangan fisik dan potensi kognisi (Muhaimin, 2002).  

Oleh karena itu, Naquib al-Attas (1993) cenderung memilih istilah pendidikan 

bukan dengan istilah al-tarbiyah melainkan dengan istilah ta’dib. Kata ta’dib ini berasal 



9 

 

dari kata addaba yang berarti membuat seseorang menjadi beradab; beretika; dan 

berperilaku baik. Dalam Islam, menurut pandangannya, istilah ta’dib lah yang lebih tepat. 

Dalam kata ini, proses perkembangan tidak hanya mengacu pada perkembangan fisik dan 

teoritis melainkan yang lebih penting adalah sentuhan terhadap kalbu dan internalisasi 

perilaku yang baik. Hal ini sejalan dengan misi rasulullah SAW  untuk menyempurnakan 

akhlak manusia. Mengenai hal ini rasulullah pernah bersabda:”Addabany Rabby fa 

ahsana ta’diby”(Allah telah “mendidik”ku dan membaguskan adabku) 

Proses pendidikan merupakan proses pertumbuhan membentuk pengalaman dan 

perubahan yang dikehendaki dalam tingkah laku individu dan kelompok hanya akan 

berhasil melalui interaksi seseorang dengan perwujudan dan benda sekitar serta dengan 

alam sekitar, tempat manusia hidup. Makhluk, benda dan lingkungan sekitarnya 

merupakan sebagian alam luas tempat manusia itu sendiri dianggap sebagai bagian 

darinya. Oleh karena itu, al-Syaibany mengemukakan bahwa proses pendidikan insane  

dan peningkatan mutu akhlaknya bukan sekedar  dipengaruhi  oleh keadaan sosial tetapi 

dipengaruhi pula oleh keadaan sosial (Al-Syaibany, 1991). 

Prinsip ini mengajarkan bahwa alam selalu membaru dan menjadi. Ia senantiasa 

mengalami perubahan dan perkembangan. Manusia sebagai bagian dari alam mempunyai 

perubahan dan perkembangan. Untuk mengantarkan perubahan dan perkembangan 

manusia yang lebih baik, maka pendidikanlah yang mengolah dan membentuknya. 

 

Prinsip Memahami Tradisi Dan Budaya Secara Kritis 

Setiap masyarakat mempunyai budaya dan tradisi tertentu. Budaya dan tradisi 

tersebut memiliki perbedaan satu sama lain tergantung dari falsafah hidup, ketersediaan 

fasilitas hidup, dan tingkat pemahaman masyarakat. Masyarakat dari masa ke masa 

mempunyai budaya dan tradisi yang berbeda tergantung setting ruang dan waktu. Dan tak 

dapat dipungkiri, manusia akan terlibat dengan tradisi dan budaya dimana ia tinggal . 

Proses pendidikan merupakan proses pembudayaan. Pendidikan tidak hanya 

membudayakan tradisi yang sudah ada sebagai warisan dari generasi sebelumnya. Akan 

tetapi pendidikan menuntut sikap kritis terhadap perkembangan budaya yang sedang 

berjalan.  

Ketika Islam datang, proses perubahan tradisi dimulai. Islam menghendaki 

perubahan tradisi dari Jahiliyyah menjadi tradisi Ilahiyyah. Perubahan tradisi tersebut 



tidaklah serta merta dilakukan hanya dengan “membalikkan telapak tangan”. Proses ini 

berjalan dengan al-tadrij ; step by step. Proses dengan kebertahapan ini menuntut 

kekritisan dalam memahami content tradisi yang sudah ada. Namun secara normatif, 

Islam mengajarkan yukhrij al-nas min al-zhulumat ila al-nur( mengeluarkan manusia dari 

kegelapan menuju terang) (Zohar & Marshall, 2003). 

Secara sosio-anthropologis, tradisi merupakan refleksi atas pola kehidupan 

masyarakat. Ia akan berjalan sejalan dengan arus perkembangan masyarakat. Namun 

dalam Islam, tradisi tersebut bukanlah berjalan dengan serta merta melainkan terdapat 

landasan  normatif sesuai dengan petunjuk Allah.  Di sini terlihat, bahwa Islam 

menginginkan cita-cita perubahan masyarakat sesuai dengan tradisi yang landasannya 

adalah petunjuk Tuhan (Mahmud, 1998).  

Pendidikan sebagai sebuah proses, tidak dapat terlepas dari konteks budaya dan 

tradisi yang berkembang. Segi internal, pendidikan merupakan proses pembudayaan dan 

pewarisan tradisi sebelumnya. Di lain pihak, pendidikan dituntut untuk mengkritisi 

tradisi-tradisi yang berkembang supaya berjalan sesuai dengan kehendak-Nya, yaitu 

tradisi yang membentuk khair ummat (umat terbaik) 

 

 Prinsip Keterbukaaan Atas Informasi-Informasi Luar 

Sejak zaman dulu bangsa Cina sudah dikenal dengan perdagangan dan 

pemintalannya. Bangsa ini sudah mempunyai hubungan dagang dengan bangsa yang lain. 

Tak salah kiranya, jika ada papatah yang-diduga-berasal dari rasululah SAW: “Tuntutlah 

ilmu walaupun ke negeri Cina”. Pepatah ini seolah-olah memberikan gambaran bahwa di 

luar Arab, di luar negeri Islam terdapat informasi penting yang berguna bagi kehidupan. 

Dan hal ini dianggap “benar” bagi proses kehidupan manusia, walaupun ia datang dari 

orang yang berbeda daerah, tradisi, bahkan agama. Seperti halnya perintah rasulullah 

SAW tadi untuk mencari ilmu walaupun harus pergi Ke Cina, walaupun mereka beragama 

Konfusianisme dan Budha.  

Islam mendorong pemeluknya untuk menerima kenyataan dan terbuka atas 

informasi yang datang dari luar. Al-Quran menyadarkan pemeluknya pula, bahwa dalam 

realitas terdapat “hirarki” pengetahuan; diantara orang yang berilmu ada orang yang lebih 

banyak menguasai ilmu.  



11 

 

Disatu pihak Islam mendorong untuk terbuka. Di lain pihak, Islam menganjurkan 

pemeluknya untuk meneliti kebenaran informasi tersebut. Informasi tersebut harus 

diketahui validitas dan reliabilitas berdasarkan frame ajaran wahyu. Manusia tidak boleh 

langsung menerima apa adanya informasi tanpa menimbang-nimbang dan menelitinya 

terlebih dahulu. Kejelasan dan validitas informasi tersebut haruslan benar menurut 

pandangan manusia berdasarkan mainset-nya juga berdasarkan wahyu, yang validitasnya 

tidak diragukan lagi. 

Proses pendidikan bergulat dengan informasi-informasi yang datang. Dalam 

lingkup mikro, pengajaran mentransfer pengetahuan-pengatahuan yang ada dan 

mendorong seseorang untuk menerima kenyataan serta terbuka atas berbagai informasi 

yang datang. Seseorang dapat meningkat pengetahuannya bukan hanya karena informasi 

yang sudah ada, tetapi dengan curiosity-nya seseorang harus peka terhadap informasi 

yang datang. Dalam pendidikan Islam, keterbukaan ini diperlukan dalam rangka 

mengembangkan dan meningkatkan pengetahuan. Karena pendidikan Islam dilandasi 

oleh nilai-nilai ajaran normative dari Allah, maka proses keterbukaan dan kritisasi ini 

harus dilandasi oleh nilai norma tersebut, supaya manusia tidak terjerumus pada kesesatan 

(Halid Hanafi, La Adu, 2018). 

Dalam konteks kekinian, arus informasi mengalir dengan deras. Manusia terlibat 

dengannya. Perkembangan teori-teori pendidikan pun berkembang pesat, terutama dalam 

konteks kurikulum dan metodologi pembelajaran. Metodologi pembelajaran berkembang 

kian pesat. Hal ini akan mempengaruhi proses pendidikan agar berdampingan dengan 

terlibat secara aktif-progresif dengan perkembangan yang ada. Seolah-olah akan muncul 

suatu asumsi bahwa orang yang maju adalah orang yang mampu mengikuti 

perkembangan dari luar tersebut. Kemajuan tersebut tetap haruslah dijadikan acuan dalam 

mengembangkan kualitas, hanya Islam “membimbing’nya dengan norma-norma Islami. 

Supaya manusia tidak terbawa arus. 

 

Prinsip Kesempurnaan Ilmu dan Iman 

Dalam Islam terdapat hubungan antara ilmu dengan iman. Kedua-duanya tidak 

dapat dipisahkan. Ilmu membawa keimanan dan iman akan membawa ilmu. Seseorang 

jangan menelan mentah-mentah suatu kepercayaan, tanpa melibatkan proses penelitian; 

sebagai gambaran dari proses pengetahuan. 



Konsep keyakinan dalam Islam, berlandaskan atas pengetahuan. Dalam Islam, 

terkenal suatu ungkapan al-din aql. La dina li man la aqla lahu. Agama ini berlandaskan 

atas akal. Berbeda dengan konsep credo-nya Kristen. Mereka berangkat dari iman secara 

“membabi buta” lalu menuju pengetahuan. Mereka terpengaruh oleh ungkapan yang 

menggema pada Abad Pertengahan yang dilontarkan oleh filosof-teolog Anselmus: 

Credo Ut Intelligam (Percaya dulu baru mengerti). Sistem keyakinan seperti ini, akan 

mengakibatkan “bertabrakan”nya ilmu dengan iman. Dan ini bisa dibuktikan lewat 

sejarah pengetahuan di Eropa. Para ilmuwan bertabrakan dengan otoritas pendeta yang 

memegang doktrin Gereja dengan ketat. Hasil pemikiran dan penemuan ilmuwan tersebut 

persfektif Gereja bertentangan dengan ajaran Kitab Suci. Akhirnya ilmuwan harus tunduk 

pada pendeta-bahkan ada yang dihukum mati karena mempertahankan argumentasi 

ilmiahnya- dan ilmu harus “dikungkung” oleh doktrin gereja (Sopian et al., 2022). 

Islam menggandengkan ilmu dengan iman dalam suatu posisi yang sinergis. 

Kedua-duanya saling mendukung. Islam menghendaki umatnya untuk memperhatikan 

dan memikirkan segala apa yang ada dan tampak ini. Banyak ayat al-Quran yang 

mendorong manusia untuk memikirkan fenomena alam, sebagai bentuk ayat kauniyyah-

Nya, yang pada akhirnya mendorong manusia untuk menyakini bahwa dibalik fenomena 

ala mini ada Subjek Yang Maha Cerdas yang mengatur pergerakan alam lewat hokum 

terttnu (sunnatullah). 

Yang paling esensi dalam hal ini dalam lapangan epistemologi pengetahuan dalam 

Islam adalah bahwa sumber pengetahuan itu adalah Allah. Allah Yang Maha Alim-lah 

yang menjadi sumber dan menjadikan semua pengetahuan yang ada pada manusia. Inilah 

yang menjadi dasar pengetahuan dalam Islam. Allah berfirman: “Innama al-‘ilm inda 

Allah”( Sesungguhnya ilmu itu berada disisi Allah) (QS. Al-Ahqaf: 23). Dan Allah Yang 

Maha Mengetahui, hanya sedikit saja pengetahuan-Nya yang dilimpahkan kepada 

manusia (Wa ma utitum min al-ilm illa qalila) (Harisah, 2018).  

Ilmu akan mendorong seseorang untuk bertakwa. Bukankah al-Quran sudah 

menjelaskan bahwa hanya golongan ulama yang takut kepada Allah SWT. ketika 

seseorang sudah mendalami suatu pengetahuan dan ia sadar bahwa di balik kenyataan ada 

Subjek Yang Maha Mengetahui akan segala hal, ia akan tunduk, pasrah karena 

keterbatasannya menuju kepada ketakwaan. 



13 

 

Berkaitan dengan pendidikan, prinsip ini merupakan salah satu hal yang esensial. 

Proses pendidikan berkaitan dengan ilmu. Isi proses pendidikan adalah ilmu. Dalam 

pandangan pendidikan Islam yang menjadi Sumber Ilmu adalah Allah. Guru hanyalah 

sebagai “perpanjangan tangan” Tuhan dalam mendidik manusia.  Guru hanyalah sebagai 

mediator pengetahuan yang menghubungkan antara pengetahuan seseorang menuju 

sumbernya lewat pemahaman realitas-realitas dan konsep pengetahuan yang ada. 

Di lain pihak tujuan pendidikan Islam adalah mengantarkan seseorang untuk 

memiliki pengetahuan; kompetensi; skill dalam rangka mengarungi kehidupan. Sehingga 

ia mencapai suatu derajat yang dijanjikan oleh Allah (QS.al-Mujadalah: 11). Berkaitan 

dengan tujuan penciptaan manusia, manusia diciptakan oleh Tuhan untuk patuh, 

mengabdi, dan beribadah kepada-Nya. Tujuan penciptaan ini mengarah kepada 

ketakwaan kepada Tuhan. Tegasnya, manusia lewat ilmunya sesuai dengan fithrahnya 

akan mendorong pada ketakwaan. Maka, tujuan pendidikan dalam perspeetif Islam adalah 

membuat manusia untuk sadar dan takwa kepada Sumber Segala Ilmu.  

 

Prinsip Keharusan Mengajar 

Dalam hal ini, ilmu berkaitan amal. Amal ilmu adalah mengamalkannya. Ketika 

seseorang mempunyai ilmu, ia berkewajiban menyebarkan dan mengajarkan ilmunya 

dalam konteks tanggung jawab keilmuan dan tanggung jawab sosialnya. Dalam 

pandangan Islam, dicelalah orang yang menyembunyikan ilmunya; tidak mau 

menyebarkannya pada orang lain. Al-Quran, menurut Arsyan al-Kailany (Al-Kailani, 

1987) melarang seseorang untuk menyembunyikan ilmunya sehingga tidak mau 

menyebarkan ilmunya kepada orang lain. Allah telah berfirman :”Sesungguhnya orang 

yang menyembunyikan apa yang telkah Kami turunkan mengenai penjelasan dan 

petunjuk setalah Kami jelaskan kepada manusia dalam al-Kitab, maka mereka adaah 

orang yang dilaknat oleh Allah dan dilaknat oleh manusia”. ( QS. Al-Baqarah: 150)   

Rasullullah pernah menegaskan, sebagaimana dalam hadits yang diriwayatkan 

oleh al-Bukhary: “Barangsiapa yang ditanyai tentang suatu pengetahuan kemudian ia 

menyembunyikannya, maka pada hari kiamat ia akan dicambuk dengan cambukan dari 

api”. Inilah ancaman bagi orang yang menyembunyikan ilmunya; hanya membuat pintar 

dirinya tidak memperhatikan orang lain.  



Oleh karena itu, dalam pandangan pendidikan Islam terdapat keterkaitan antara 

al-ta’alum (belajar) dengan al-ta’lim (mengajar). al-Ta’alum menegaskan seseorang 

untuk terus belajar. Sedangkan al-ta’lim menegaskan seseorang untuk mengajarkan 

ilmunya; membuat seseorang yang asalnya tidak tahu menjadi tahu. Ketika seseorang 

mengajar, seolah-olah membuat “gerbang terbuka” bagi orang lain untuk mengambil ilmu 

darinya. Artinya, ia terbuka dan tidak menyembunyikan ilmunya (Marimba, 1989).  

Kalau kita baca al-Quran di sana terdapat suatu keterangan bahwa Allah telah 

mengajarkan Adam tentang segala hal ( Wa allama Adam al-asma’a kullaha). Kata Kull 

dalan bahasa Arab mempunyai arti li al-istighraq (meliputi segalanya). Maka kata kull di 

sana menyangkut “segala hal yang tampak” di hadapan Adam yang akhirnya akan 

membentuk suatu pemahaman dan memory tentang nama-nama benda tersebut. Allah 

tidak “menyembunyikan “ sesuatu untuk diketahui oleh Adam melainkan ia 

mengajarkannya. Sederhananya, tak pantas jika orang yang hanya diberikan “secuil” 

pengetahuan oleh Allah untuk menyembunyikannya. Oleh karena itu, dalam pandangan 

pendidikan Islam, mengajar itu proses penting; jangan diremehkan, tentunya orang yang 

mengajar tersebut memiliki criteria dan kompetensi tertentu sehingga ia layak untuk 

disebut sebagai “guru”. 

  

Prinsip Keikhlasan 

Ikhlas biasanya dikaitkan dengan niat. Niat menggambarkan tujuan dan maksud 

seseorang untuk melakukan sesuatu. Nilai pekerjaan seseorang, selain prosesnya akan 

dilihat dari segi niatnya. Dalam bahasa kerennya niat bisa diartikan sebagai motif. Apa 

yang menjadi latarbelakang atau motif seseorang untuk melakukan sesuatu, itulah niat. 

Dalam setiap pekerjaan niat dianggap penting. Niat akan mengantarkan seseorang untuk 

mencapai tujuan yang diharapkannya.   

Ada sebuah hadits yang sudah popular-walaupun tidak dicantumkan sanadnya- 

yaitu sebagai berikut: 

“Setiap perbuatan itu tergantung niat. Dan segala sesuatu itu tergantung pada 

apa yang diniatkannya. Barang siapa yang tujuannya itu mengarah kepada Allah 

dan Rasulnya, maka tujuannya itu mengarah kepada Allah dan Rasul-Nya. Dan 

barangsiapa yang tujuannya untuk mencapai perkara duniawi atau mengarah 



15 

 

kepada perempuan yang akan ia nikahi, maka tujuannya tersebut menuju pada 

apa yang ia arahkan. (HR. al-Bukhary) 

Dalam hadits ini, terdapat dua kecenderungan niat. Pertama, niat yang mengarah 

pada Allah dan rasulnya, dan hanya mengarah pada-Nya. Kedua, niat yang mengarah 

pada pencapaian perkara-perkara duniawi (Zohar & Marshall, 2003). 

Kategori pertama, niat yang hanya mengarah pada Tuhan. Ia melakukan suatu 

perbuatan hanya untuk mengharap ridha-Nya, tidak ada yang lainnya. Ia mengosongkan 

maksud dalam hatinya untuk keinginan yang lain. Ia hanya tertuju pada Allah. Arah 

“kalbu”nya itu hanya dipusatkan pada Allah, tidak menginginkan yang lainnya. Dan 

inilah orang yang ikhlas (orang yang memurnikan hatinya hanya menuju dan untuk 

Allah). Inilah orang yang akan berada disisi-Nya dan di bawah nauangan-Nya.  

Sedangkan kategori kedua, yaitu orang yang mengarahkan tujuannya pada perkara 

duniawi. Ia tidak mengarahkannya pada Allah. Ia melakukan suatu perbuatan semata-

mata karena perkara dunia, bukan karena ingin mencapai keridhaan-Nya. Maka ia hanya 

akan mendapatkan apa yang ia harapkan tersebut, bukan keridhaan-Nya. Tegasnya, ia 

tidak ikhlas. 

Dalam proses pendidikan, prinsip ini harus dipegang. Proses pendidikan 

mengarahkan manusia “menuju” Allah dan hanya karena Allah-lah, seseorang itu 

mengajar dan belajar. Dan hanya itulah yang akan membuatnya menjadi tentram. Arsyan 

al-Kailany mengungkapkan bahwa seorang murid dalam proses belajar harus mempunyai 

tujuan karena mengharap ridha-Nya, bukan semata-mata untuk mencapai suatu 

kompetensi dan skill tertentu yang membuat dirinya arogan (Al-Kailani, 1987). Nabi 

pernah bersabda: “Barang siapa yang mencari ilmu karena ingin dipandang orang lain, 

ingin dihormati, dan dianggap gagah, maka ia akan disiksa di neraka. Akan tetapi 

apabila ia ikhlas dalam menjalankannya, ia berada dalam posisi mujahid”.  Hadits Nabi 

ini merupakan ancaman bagi orang yang tidak ikhlas dalam menjalankan suatu perbuatan 

(Al-Attas, 1993).  

Berkaitan dengan hal ini, proses pendidikan dapat dipandang dalam dua hal. 

Pertama, dari segi proses, subjek pendidikan baik itu guru, murid, dan semua orang yang 

terlibat didalamnya, dalam menjalankan dan mengatur proses pendidikan harus dilandasi 

oleh keikhlasan dalam berbuat; hanya bertujuan untuk menggapai ridha-Nya. Kedua, dari 

segi hasil, proses pendidikan diharapkan menghasilkan manusia yang baik akhlaknya dan 



membentuk pribadi-pribadi yang ikhlas. Mengenai hal ini, pendidikan Barat belum 

menyentuhnya. Karena mereka hanyalah berorientasi pada pengembangan potensi 

kognisi dan jasmani. Pendidikan Islamlah yang bertanggungjawab dalam hal ini. Karena 

dalam pendidikan Islam, pendidikan kalbu (al-tarbiyyah al-qalbiyyah) sangat ditekankan. 

Salah satu situasi kalbu adalah ikhlas. Agar seseorang mampu berbuat ikhlas, maka 

design pendidikan qalbiyah ini yang harus mengarahkan orang untuk menjadi ikhlas.  

 

Prinsip Kontinuitas Belajar 

Untuk mencapai hasil yang maksimal dalam proses pendidikan yang salah satu 

contentnya adalah pengembangan pengetahuan, maka kegiatan belajar haruslah kontinyu 

(al-mumarasah wa al-muwazhabah). Kontinuitas belajar ini akan mempengaruhi pada 

meningkatnya dan bertambahnya pengetahuan seseorang. Semakin sering belajar, 

semakin banyak pengetahuan yang ia dapatkan. Kira-kira itulah logika sederhananya.  

Allah telah mengilustrasikan hal ini dalam firman-Nya: Wa qul Rabbi zid ni ilman 

(Katakanlah oleh mu: Ya Tuhanku, tambahkanlah ilmuku) (QS. Thaha :114) Orang yang 

mengharap kepada-Nya karena merasa “kurang” akan ilmunya, ia memohon kepadanya 

untuk ditambahkan ilmunya. Ilmunya itu tidak akan sekonyong-konyong bertambah 

tanpa ada proses kontinuitas belajar.  Ada sebuah ungkapan –yang dianggap berasal dari 

Nabi-yang menguatkan proses kontinuitas belajar ini yaitu uthlubu al-ilma min al-mahd 

ila al-lahd (carilah ilmu mulai dari belaian hingga akhir hayat). Oleh karena itu, Islam 

mempunyai konsep pendidikan sepanjang hayat (Lifelong Education), sebelum para 

pakar pendidikan Barat “menelorkan” konsep ini, salah satunya adalah konsep 

pendidikan seumur hidup yang dikemukakan oleh Paul Lengrand dalam bukunya yang 

cukup famous di kalangan pakar pendidikan, yaitu An Intoduction to Lifelong Education 

(Muhaimin, 2002).  

Orang yang sudah memiliki suatu ilmu, jangan berhenti di sana. Salah satu cirri 

seorang ilmuwan adalah ia terus-menerus belajar, mempunyai curiosity yang tinggi, dan 

selalu merasa kurang atas ilmu yang ia miliki. Seorang murid pun jangan merasa gagah 

dengan “secuil” ilmu yang ia dapatkan. Ia harus terus belajar.  

Proses pendidikan dalam hal ini harus didukung oleh “guru yang terus menerus 

belajar dan murid yang tak pernah berhenti belajar”. Pendidikan berdasarkan prinsip ini 



17 

 

dikatakan berhasil bila mampu mendorong (to motivate) subjek pendidikan untuk terus 

menerus belajar. Dan inilah yang diharapkan dalam pendidikan.  

 

Prinsip Keterbatasan Akal 

Dalam kajian filsafat ada dua kecenderungan pengetahuan khususnya dalam 

epsitemologi, yaitu pengetahuan yang logis dan pengetahuan empiris. Pengetahuan yang 

logis adalah pengetahuan yang kebenarannya berdasarkan pertimbangan akal. Sedangkan 

pengetahuan empiris adalah pengetahuan yang dirasakan oleh panca indera, terasa oleh 

pancaindera (Marimba, 1989). Karena indera itu terbatas, pengetahuan empiris terkadang 

menimbulkan kebingungan atau anomali dalam hakikatnya. Contohnya, ketika kita 

melihat fatamorgana di jalan aspal, kita menganggap bahwa itu seperti air. Padahal itu 

bukanlah air, melainkan cahaya yang membias seolah-olah nampak seperti air. Seperti 

halnya panca indera, akal pun terbatas. Karena ada sesuatu yang supralogis (Tafsir, 

2016). Biasanya hal ini berkaitan dengan ketuhanan, agama dan fenomena-fenemone 

kewahyuan. Dalam hal ini, hatilah yang bertindak, bukan akal. Di sinilah, iman yang 

diletakan bukan aturan logika, seperti apa yang pernah diungkapkan oleh Kant “agama 

adalah hati  bukannya akal teoritis (Adib, 2011).  

Ini adalah gambaran pemikiran persfektif filsafat. Sebagaimana pemikiran di atas, 

al-Quran menyodorkan konsep pengetahuan itu terbagi dua macam. Pertama, 

pengetahuan dari wahyu yang tidak tersentuh oleh dunia empiris. Kedua, pengetahuan 

empiris. Atau dalam bahasa lain, pengetahuan itu meliputi ayat qauliyyah dan ayat 

kauniyyah (Harisah, 2018).  Kedua lapangan pengetahuan dalam pandangan Islam 

berjalan sinergis. Satu sama lain saling mendukung untuk menguatkan akidah dan 

pemahaman bahwa semuanya bersumber dari Allah. 

Untuk memahami kedua lapangan tersebut diperlukan pemahaman yang 

mendalam. Kedua-keduanya tidak bisa dilepaskan dari aktivitas berfikir. Untuk 

memahami wahyu, kita memerlukan perangkat-perangkat yang khusus berkaitan dengan 

hal ini dalam rangka menangkap pesan Tuhan dalam firman-Nya. Orang menyebutnya 

dengan tafsir. Untuk lapangan yang kedua, karena menyangkut fenomena-fenamona yang 

nampak yang empiris, maka orang harus memiliki seperangkat konsep-konsep dan 

eksperimen untuk membuktikan kebenarannya. Orang menyebutnya dengan sains. 

Karena kedua lapangan ini saling berhubungan, dan berasal dari satu sumber, maka 



“kebenaran”nya tidak boleh bertentangan. Secara prinsip keduanya tidak bertentangan. 

Kalau terjadi pertentangan, kesalahan ada di tangan kita yang menelitinya.  

Berhubungan dengan hal-hal keagamaan, tentunya ada sesuatu yang tidak masuk 

akal. Karena memang itulah agama yang punya corak supralogis. Dalam hal ini, yang 

kita gunakan bukanlah akal melainkan iman. Makanya, akal menjadi terbatas.  

Pendidikan Islam berkaitan dengan content keimanan, karena didalamnya 

terdapat pendidikan agama. Ketika berhubungan dengan hal ini, yang kita arahkan adalah 

internalisasi keimanan dalam kalbu dan kehidupan, sesuai dengan tujuan pendidikan 

Islam yaitu al-ma’rifat bi Allah. Karena dalam hal keagamaan ada sesuatu yang tidak 

usah dipikirkan, cukup diimani saja. Oleh karena itu, dalam pendidikan Islam, content 

pengetahuan yang disampaikan meliputi sesuatu yang al-ma’qulat dan ghair al-ma’qulat. 

Dari kedua lapangan ini, akan memunculkan manhaj dan metodologi pendidikan yang 

satu sama lain mempunyai warna yang khas (Harisah, 2018). 

 

Prinsip “Persahabatan” Antara Guru Dan Murid 

Dalam konteks sosiologis, proses pendidikan khususnya pengajaran mengandung 

kegiatan interaksi antara guru dan murid. Dalam kajian komunikasi pun, interaksi tersebut 

didalamnya mengandung transfer and delivering of message. Dalam pendidikan terdapat 

pesan-pesan yang dihantarkan dari guru ke murid atau murid ke guru (Dalimunthe, 2017).  

Hubungan antara guru dan murid haruslah berjalan sinergis. Hubungan yang 

sinergis akan mempengaruhi pada kemudahan murid dalam memahami materi. 

Persahabatan yang “akrab” antara murid dan guru membuat murid menjadi merasa aman 

disisinya, tidak merasa canggung dalam membahas suatu hal. Guru janganlah 

menampilkan sosok yang garang, angker, galak, sehingga siswa tidak mau belajar 

dengannya (Muhyiddin et al., 2021). Ketika hal ini terjadi, bukannya kemajuan murid 

yang diharapkan, melainkan kemandegan. Makanya seorang guru itu harus menampilkan 

sosok yang lemah lembut.  

Suasana hangat persahabatan antara guru dan murid harus dijadikan sebagai 

sebuah syarat dalam mendukung keberhasilan belajar.  Ketika suasana persahabatan ini 

harmonis, murid belajar dengan tenang, guru bisa menyampaikan materinya dengan 

lancar, maka proses pendidikan akan berjalan lancar. Ketika hal ini berjalan dengan baik, 

maka tujuan pendidikan pun akan mudah tercapai.  



19 

 

 

 

SIMPULAN 

Prinsip prinsip di atas kalau dipetakan akan berhubungan dengan peta pemikiran 

keilmuan yang ada yang digunakan sebagai alat analisis konsep-konsep pendidikan.  

Prinsip pendidikan dan perkembangan akan berhubungan dengan prinsip ilmu kealaman 

(sebagai content) dan psikologi, mengenai perkembangan aspek-aspek jasmani dan psikis 

manusia. Prinsip kritisasi terhadap budaya berhubungan dengan kajian filsafat dan 

budaya. Prinsip keterbukaan berhubungan dengan kajian sosiologi dan psiko-sosial. 

Prinsip kesempurnaan ilmu dan iman berhubungan dengan doktrin esensial dalam agama. 

Prinsip keharusan mengajar berhubungan dengan kajian sosiologis sebagai bentuk 

tanggungjawab. Prinsip keikhlasan berhubungan dengan kajian agama dan spiritual 

Islam. Prinsip kontinuitas belajar berhubungan dengan kajian psikologi. Prinsip 

keterbatasan akal berhubungan dengan kajian filsafat. Dan prinsip “persahabatan” antara 

guru dan murid berhubungan dengan sosiologi dan komunikasi.  

Prinsip-prinsip ini harus dipegang dalam kerangka pengembangan pendidikan 

Islam baik teoritis maupun praktis. Prinsip-prinsip ini bisa diderivasikan pada kurikulum 

dan metodologi pendidikan. Artinya dalam penyusunan kurikulum dan metodologi 

pendidikan, prinsip-prinsip ini harus dipegang.  

 

 

REFERENSI 

Adib, M. (2011). Filsafat Ilmu: Ontologi, Epistemologi, Aksiologi, dan Logika Ilmu 

Pengetahuan. Pustaka Pelajar. 

Al-Attas, S. N. (1993). Konsep Pendidikan dalam Islam. Mizan Pustaka. 

Al-Kailani, M. I. (1987). Falsafah Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Maktabah Al-Hadi. 

Al-Syaibany. (1991). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan Bintang. 

Dalimunthe, E. M. (2017). Jihad Pendidikan: Satu Sorotan Terhadap Konsep Pendidikan 

Islam Majid ‘Irsan Al-Kilani. Jurnal Tarbiyah, 53(9), 26–48. 

Goleman, D. (2002). Emosional Quotience. KAIFA. 

Halid Hanafi, La Adu,  dan Z. (2018). Ilmu Pendidikan Islam. Deepublish. 

Harisah, A. (2018). Filsafat Pendidikan Islam Prinsip dan Dasar Pengembangan. 



Deepublish. 

Mahmud, A. H. (1998). Karakteristik Umat Terbaik. Gema Insani Press. 

Marimba, A. (1989). Filsafat Pendidikan Islam. al-Ma’arif. 

Muhaimin. (2002). Paradigma Pendidikan Islam. Rosdakarya. 

Muhyiddin, D. S., Raup, A., Musthafa, I., & Fajrussalam, H. (2021). Problematika Sistem 

Pendidikan Islam di Negara Islam. Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 19(2), 

113–121. 

Nata, A. (2002). Metodologi Studi Islam. Rajawali Press. 

Nata, A. (2004). Paradigma Pendidikan Islam. Rineka Cipta. 

Situmeang, I. R. V. O. (2021). Hakikat Filsafat Ilmu dan Pendidikan dalam Kajian Filsafat 

Ilmu Pengetahuan. IKRA-ITH HUMANIORA: Jurnal Sosial dan Humaniora, 5(1), 

1–17. 

Sopian, A., Juhana, H., & Mustafa, I. (2022). Pemikiran Ali Ahmad Madkur tentang Ilmu 

Pengetahuan dalam Islam. In JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan (Vol. 5, Nomor 

2, hal. 580–586). Ainara. https://doi.org/10.54371/jiip.v5i2.459 

Tafsir, A. (2006). Filsafat Pendidikan Islam. Rosdakarya. 

Tafsir, A. (2016). Filsafat Umum. Rosda. 

Usman, A. M., & Umar, M. (2021). Modernisasi Pendidikan Islam; Telaah Pemikiran 

Muhammad Abduh. In Jurnal Ilmiah Iqra’ (Vol. 15, Nomor 2, hal. 237). IAIN 

Manado. https://doi.org/10.30984/jii.v15i2.1599 

Zohar, D., & Marshall, I. (2003). Spiritual Quotience. KAIFA. 

 


