
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-ISSN: 2614-4018 

DOI: 10.30868/ei.v11i01.2981                       E-ISSN: 2614-8846 

1383 

Resilience, Accommodation and Social Capital Salafi Islamic 

Education in Lombok 
 

Muharir 
 

UIN Mataram-Lombok, Indonesia  

muharir09@gmail.com 

 

ABSTRACT 
This study aims to find the social capital owned by Salafi education, which causes it thrive in the 

midst of resistance and diversity of Islamic educational institutions in Lombok. This field 

research uses qualitative-descriptive analysis, with the analytical framework of Reivich's theory 

of resilience, Shattle's and Boerdeou's social capital theory. The data was collected through 

observation, interviews, documentation and netnography; namely searches on social media such 

as on YouTube, Facebook, and online TV. The data are presented deductively and then processed 

using the Milles and Haberman procedure. Data analysis was carried out in several stages such 

as; data collection, data reduction, data display and data verification. This study found that 

social capital that strengthens the resilience and immunity of Salafi education from external 

threats includes several things; financial capital, social bonding, social linking, curriculum 

branding, and the boarding school system. The acceptance and appreciation of the community 

along with  the increasingly widespread field of da'wah for Salafi groups in Lombok are strong 

indications that shows Salafist educational institutions have better prospects, even in the future. 

On the other hand, the rapid development of Salafi education in Lombok has become a place for 

the proliferation of Salafi proponents and purificative spirits. Thus, this fact will certainly have 

the potential to increase tensions in the future, especially ideological conflicts, in the midst of the 

majority moslems Lombok community whom adhere to Ahlussunah wal-jama'ah. 

 Keywords: resilience, Soscial Capital, social bonding dan Lingking, Brending Kurikulum, 

Boarding School 

  

mailto:muharir09@gmail.com


1384 

A. PENDAHULUAN 

Kebijakan pemerintah pada masa Orde Baru  terhadap umat Islam dapat dipetakan 

menjadi dua yaitu: memajukan kesalehan pribadi dan menentang Islam Politik (islamisme). 

Dalam menghadapi umat Islam, pemerintah Orde Baru meniru strategi Snouck Hugronje, 

dengan cara memisahkan Islam sebagai Agama dan Islam sebagai pandangan hidup politik 

(Savran Billahi dan Idris Thaha, 2016:16). Kebangkitan islamisme dicurigai akan mengangu 

stabilitas politik, dan pembangunan nasional. Penyempitan ruang gerak umat Islam, termasuk 

Islam Salafi telah menghambat laju perkembangan afaratus dan lembaga pendidikan Islam 

Salafi di Indonesia termasuk Lombok. 

Berdasarkan sebaran data lembaga pendidikan Islam Salafi pada  masa Orde Baru, hanya 

terdapat Pondok Pesantren Jamaludin Al-Manar Bagik Nyaka yang didirikan oleh TGH 

Abdul Manan pada  tahun 1989,  pada awalnya berafiliasi ke NU. Setelah dipimpin oleh 

TGH. Husni Abdul Manan dan adiknya TGH Manar  ideologi Islam Salafi mulai 

didakwahkan di Lombok Timur, ,(Din Wahid &Jamhari Makruf,2017:186).  

Perkembangan lembaga pendidikan Islam Salafi di Lombok tidak bisa dilepas dari 

kontribusi TGH Husni Abdul Manan.  Dakwah ideologi Islam Salafi telah bertransformasi ke 

berbagai wilayah yang ada  di Lombok. Persebaran ideologi Salafi diikuti dengan pendirian 

lembaga pendidikan Salafi telah menambah dinamika keragaman pendidikan Islam di 

Lombok. 

Reformasi 1998, telah memberikan ruang ekspresi yang begitu luas untuk hadirnya 

beragam pemikiran dan ideologi keagamaan di Indonesia. Terbukanya ruang demokratisasi 

berdampak positif terhadap kehidupan berbangsa dan bernegara. Demokrasi dan keterbukaan 

arus informasi telah munculnya gerakan Islam transnasional yang cendrung ekslusif dan 

membenturkan agama dengan tradisi lokal dan Pancasila sebagai landasan kehidupan 

berbangsa dan bernegara (Saparudin dkk,2015:16).  

Keterbukaan arus informasi dan demokrasi telah memberikan ruang ekspresi seluas-

luasnya untuk tumbuh-kembang lembaga pendidikan Islam dengan beragam ideologi, tidak 

terkecuali lembaga pendidikan Salafi. Pasca Orde baru pertumbuhan  lembaga pendidikan 

Islam Salafi yang semakin massif di Lombok, disebabkan oleh beberapa hal:  

1. Legitimasi Negara.  

Pasal 29 UUD 1945 secara jelas menegaskan bahwa negara berdasarkan atas 

Ketuhanan Yang Maha Esa dan Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk 

memeluk dan beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya masing-masing. 

Berdasarkan ketentuan pasal 29 UUD 1945, bahwa negara berkewajiban memberikan 

jaminan untuk tumbuh kembang keyakinan keagamaan di Indonesia. Beragama 

merupakan hak asasi manusia yang paling mendasar dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara.  

Sejak disahkan dan diberlakukannya undang-undang No 9 Tahun 1998, tentang 

kemerdekaan menyampaikan pendapat di muka umum. Secara konstitusional Negara 

telah memeberikan ruang kepada seluruh warga Negara untuk berkumpul dan berserikat 

mengekspresikan beragam keyakinannya. Landasan konstitusional inilah menjadi pintu 

masuk bagi beragam ideologi keagamaan transnasional ke Indonesia, melakukan 

infiltrasi  ke masjid  kemudain merambah pada lembaga pendidikan untuk memperluas 

strategi dakwah dalam rangka meneguhkan eksistensinya di Lombok. 



1385 

2. Pergulatan panjang dua arus utama Islam di Indonesia, tradisionalis dan modernis atau 

dalam bahasa Deliar Noer disebut Islam modern, telah melahirkan ekspresi keagaam di 

Indonesia yang berbeda (Lukman Santoso,2014: 8). Kelompok Islam tradisional, cukup 

akomodatif dengan praktik popular ataupun tardisi  Islam lokal seperti maulidan, 

branzanji, zikiran dan ziarah kubur. Sementara arus modernis terus menyuarakan ekpresi 

keagamaan Islam puritan, dengan cara membersihkan  ajaran agama Islam  dari unsur-

unsur yang tidak memiliki dasar di dalam al-Qur’an dan hadits yang autentik. Deliar Noer 

menyebut kelompok yang mengusung gerakan pemurnian Islam seperti Muhammadiyah, 

Persis, Sumatra thawalib, dan dalam koteks  Lombok  termasuk Salafi-Wahabi. 

Eksistensi Islam modernis memiliki akar historis yang cukup panjang dan telah 

membentuk imajinasi keagamaan Muslim Indonesia dengan semangat puritanisme,( 

Dealiar Noer,1966: 15).  

       Berkembangnya wacana Islm Liberal yang digagas oleh para Sarjana Muslim 

Indonesia,  kemudian disemai ke dalam institusi pendidikan   tinggi Islam. Kondisi ini  

telah mendorong kebangkitan  kembali Islam modernis-fundamental sebagai antitesa 

terhadap wacana liberalisme pemikiran Islam, (Greg Barton,1999:215)..  

Seorang peneliti Islam Indonesia, Martin van Bruinessen menjelaskan bahwa 

terdapat kecenderungan penguatan arus konservatisme di kalangan Muslim Indonesia-the 

conservative turn, Martin van Bruinessen,(Ed),2014:56). Hal ini disebabkan oleh  

meningkatnya arus balik pelajar dari Saudi Arabia dengan menyebarkan Islam dengan 

semangat puritanisme . Semakin terdevaluasinya pengaruh pandangan Islam liberal-

proggresif di sanubari masyarakat Muslim Indonesia, (Supriyanto Abdi, 2020:211). 

Fenomena ini ditandai dengan semakin meningkatnya gejala intoleransi’ baik sesama 

Muslim ataupun dengan kalangn non-Muslim, Azzyumardi Azzra, 2022,3). Kebangkitan 

gerakan ideologi Islam Salafi saat ini memliki korelasi dengan pemahaman Islam 

modernis  yang berekembang pada masa pra  kemerdekaan.   

Dakwah Ideologi Islam Salafi yang dilakukan di masjid, lembaga pendidikan, 

daurah, media Sosial, radio, televisi, penerbitan, dan majalah. telah berhasil menyasar 

berbagai lapisan masyarakat.  Kehadiran Ideologi Islam Salafi yang semakin meluas, 

pada kadar tertentu telah mereduksi otoritas keagamaan ormas Islam  di Lombok, seperti, 

NW, NU dan Muhammadiyah.    

3. Penetrasi teknologi informasi, telah melahirkan ruang publik muslim yang semakin luas.  

Hal ini menyebabakan otoritas keagamaan tidak lagi bersifat tunggal. Muculnya  otoritas 

keagamaan (tuan guru) diberagam ruang publik muslim, telah memberikan berbagai 

pilihan terhadap ideologi keagamaan.  

Sebelum kedatangan ideologi Islam Salafi, masyarakat Lombok  mayoritas 

beragama Islam, dengan ekspresi keagamaan yang khas  ‘ah}lussunah waljama>’ah. 

Model pemahaman keagamaan yang didasarkan pada fiqih Syafi’iyah, teologi 

Asy’ariyah-Maturidiyah dan Tasawuf al-Gazali, (Fahrurrozi,2020,24).  Penganut paham 

‘ah}lussunah waljama>’ah  cenderung berafiliasi pada organisasi Islam, seperti 

Nahdlatul Wathan, dan Nahdlatul Ulama.   

Meluasnya ideologi Islam Salafi Pasca Orde Baru di Lombok,  menunjukkan 

masih melemahnya internalisasi ideologi Islam ‘ah}lussunah waljama>’ah disetiap 

proponen organisasi keagamaan, baik itu NW, NU ataupun Maraqit Ta’limat. Tentu ini 

akan menjadi tugas berat para tuan guru di tengah meluasnya arus Salafisasi yang 

didukung oleh Saudi Arabia dan Kuwait. Memperkuat ideologi Islam ‘ah}lussunah 



1386 

waljama>’ah untuk membentengi  jama’ah dari pengaruh ideologi Islam Salafi yang 

semakin menggejala di Lombok, merupakan sebuah keniscayaan. Pada titik tertentu 

berkembangnya ideologi Salafi akan mendevaluasi otoritas keagamaan para tuan guru di 

Lombok. 

 

4. Sikap akomodatif  

Sikap akomodatif komunitas Salafi terhadap lembaga pendidikan formal, sebagai 

upaya untuk mendapat legitimasi dari pemerintah Indonesia dan perluasan medan 

dakwah. Menyelenggarakan pendidikan formal dalam bentuk Sekolah Islam terpadu 

(SIT) dengan mengadopsi kurikulum Dinas pendidikan dan kebudayaan untuk 

mendapatkan izin operasional pemerintah Indonesia. Legitimasi Negara terhadap 

lembaga pendidikan Islam Salafi  akan berimplikasi pada dukungan masyarakat, bantuan 

keuangan seperti BOS, PIP, insentif guru (IG) dan bantuan operasional lainya. Tentu, 

bantuan ini secara nominal tidak begitu besar jika dibandingkan dengan dukungan dana 

dari Saudi Arabia dan Kuwait.   

Pertumbuhan dan persebaran lembaga pendidikan Islam Salafi Pasca Orde Baru 

mengalami perkembangan cukup pesat di Lombok, hal ini dapat dilihat dari persebaran 

data lembaga pendidikan Islam dibawah ini: 

Data Pondok Pesntren Salafi di Lombok.  

No Wilayah Pondok Pesantren Salafi 

1 
Lombok 

Timur 

Ponodok Pesantren Assunah Bagik Nayake 

Pondok Pesantren Anas Bin Malik di Bebidas Wanasaba 

Pondok Pesantren  Tahfidzul Qur’an dan Dirasat Islam Ibnu 

Abbas, di Suralaga 

Pondok Pesantren  Al-Islah Bina al-Ummah di Aikmel 

Pondok Pesantren Darul Palah di Toya 

Pondok Pesantren  Wadi al- Qur’an di Desa Suntalangu 

Pondok Pesantren  Jamaludin al- Manar di Bagik Nyake 

Pondok Pesantren Utsman Bin Affan di Dasan lekong 

2 
Lombok 

Tengah 

Pondok Pesantren Arrisalah di semparu  

Pondok Pesantren Imam Syafi’i Praya.  

3 
Kota 

Mataram 

Ponpes Abu Hurairah Mataram. 

Pondok Tahfiz Ubay Bin Ka’ab di Cakranegara 

Ponpes Umar Bin Khattab di Karang Pule Sekarbela 

Pondok Pesantren As-Sunnah Dasan Tapen 



1387 

4 
Lombok 

Barat 

Ponpes Abu Dzar Al Ghifari di Montong Are Kediri 

Pondok Pesantren Ibnu Mas’ud di Labu Api. 

5 
Lombok 

Utara 

Pondok Pesantren Muadz Bin Jabal di Pemenang 

Pondok Pesantren Minhajus Shahabah di Gondang 

Pondok Pesantren Teladan Imam Syafi’i KLU. 

                                                                                                                                                                     

Pasca Orde Baru, kehadiran ideologi keagamaan Salafi, kemudian melakukan infiltrasi ke 

dalam lembaga pendidikan sebagai upaya untuk menjaga keberlangsungan ideologi Islam 

Salafi. Pada titik ini, pendidikan telah direduksi sedemikian rupa, dijadikan sebagai wadah 

indoktrinasi dan reproduksi kader Salafi untuk meneguhkan eksistensinya di Lombok.  

Studi mengenai keberadaan kelompok Islam transnasional termasuk ideologi Islam 

Salafi tidak begitu marak selama masa Orde Baru. Kajian kelompok Islam di masa itu selalu 

dihubungkan dengan sengketa politik yang terjadi sejak demokrasi terpimpin dan hubungan 

tidak harmonis antara Islam dengan rezim Orde Baru. Namun, kehadiran kelompok 

transnasional, seperti kelompok Salafi seringkali luput dari perhatian para sarjana muslim di 

Indonesia,( Imdadun Rahmat,2006:92).  

Beberapa studi terdahulu menjelaskan ada simbiosis mutualisme antara ideologi 

keagamaan dengan lembaga Pendidikan. Penetrasi ideologi Islam Salafi ke dalam lembaga 

pendidikan yang diimplementasikan lewat bahan ajar, kurikulum, dan seperangkat aturan 

pembelajaran yang syarat dengan nuansa penguatan ideologi Islam Salafi. Seluruh instrumen 

pendukung kegian pembelajaran dijadikan sebagai hiden kurikulum dalam membantu 

mengembangkan ideologi Islam Salafi, kemudian menjadi refrensi group.   

Kehadiran pendidikan Salafi   di Lombok tentu saja tidak lepas dari program globalisasi 

Salafi yang disponsori  Saudi Arabia.  Di dalam banyak literatur menjelaskan, bahwa Saudi 

Arabia telah menggelontorkan dana lebih dari USD 90 milyar, yang disalurkan melalui 

lembaga Rabithah al-‘alam al-Islami, dan International Islamic Relief Organization (IIRO) 

ke seluruh dunia untuk mendukung gerakan globalisasi Salafi.  Di Indonesia, Rabithah al-

‘alam al-Islami dan International Islamic Relief Organization (IIRO) telah mendistribusikan 

bantuannya lewat Dewan Dakwah Islamiah Indonesia (DDII), dan LIPIA untuk mendukung 

kegiatan penyebaran ideologi Islam Salafi.( Abdurrahman Wahid (ed),2009:75). 

  Dalam terminologi bahasa, Salafi berarti pendahulu, sementara dalam konteks Islam, 

istilah Salafi merujuk pada para pendahulu yang berada pada periode nabi, sahabat dan 

tabi’in,(Khaled Abu El Fadl,2005:04). Dalam lintasan Sejarah Islam, terminologi  Salafi 

disandarkan kepada tahapan sejarah yang merujuk pada masa 3 abad pertama tahun Hijriah 

yaitu pada masa sahabat , tabi’in, dan tabi at tabi’in yang dikenal dengan Salafus Shaleh.    

       Pertumbuhan lembaga pendidikan Salafi semakin pesat, meskipun mendapat resistensi 

dari sebagaian besar masyarakat dan ormas keagamaan mainstream di Lombok. 

Berkembangnya pendidikan Salafi ditengah resistensi, tentu  ada “sesuatu” yang menjadi 

daya tarik bagi masyarakat setempat.  Daya tarik inilah yang menjadi modal sosial utama 

pendidikan Salafi untuk menopang resilensinya di Lombok.   

Lembaga pendidikan Salafi, menyelenggarakan pendidikan dengan bentuk sekolah Islam 

terpadu (SIT) dengan system full day School dan Baording School. Hal ini sejalan dengan 

ungkapan Karen Bryner bahwa,( Charlene Tan.2011:43), tumbuh kembang sekolah Islam 



1388 

terpadu pada lembaga pendidikan Islam Salafi,  menandakan trend baru dalam dinamika 

sistem pendidikan Islam di Indonesia. Salafisme sebagai gerakan transnasional-puritanisme 

tidak hanya melahirkan sentimen,( Roel Meijer,2009:58), bahkan pada titik tertentu 

menimbulkan chaos,( Hasbialloh,2021: 6-9). 

 Studi yang dilakukan Noorhaidi Hasan menujukkan bahwa alasan dibalik tumbuh 

kembangnya sekolah Islam transnasional adalah kekecewaan terhadap sistem Pendidikan 

Nasional yang dianggap tidak mampu merespon kebutuhan kekinian. Rendahnya penguasaan 

teknologi dan ilmu pengetahuan sebagai akibat dari kualitas pembelajaran dan fasilitas yang 

masih terbatas. Kegagalan dalam membentuk moralitas siswa merupakan ancaman yang 

dapat merusak peserta didik, kondisi ini  menjadi keprihatinan yang perlu di temukan jalan 

keluarnya,( Noorhaidi Hasan,2011:4).  

Sebagai pendatang baru pendidikan Salafi, terus berupaya untuk fokus pada 

pengembangan dakwah lewat pendidikan dan masjid yang selama ini menjadi corong 

publikasi Ideologi Islam Salafi. eksistensi pendidikan Salafi yang didukung oleh modal sosial 

dan sikap akomodatif terhadap pendidikan formal akan menjadi fokus kajian artikel ini. 

Untuk mendapatkan gambaran yang lebih komprehensif. Tentang modal sosial dan akmodasi 

pendidikan salafi, penelitian ini akan di fokuskan ke dalam beberapa rumusan masalah: 

pertama,  apa modal sosial lembaga pendidikan Salafi dalam memperkuat eksistensinya di 

Lombok. kedua Bagaimana prospek lembaga pendidikan Salafi di Lombok pasca Orde Baru. 

? 

 

B. LANDASAN TEORI 

1. Resiliensi. 

 

Terminologi resiliensi telah digunakan dalam beragam  disiplin ilmu-ilmu sosial, seperti 

Psikologi, Ekologi, Kesehatan dan penanggulangan bencana, (Irfan Abu Bakar, Idris 

helmy:2019:11). Dalam bidang Psikologi resiliensi didefinisikan sebagai kemampuan 

seseorang  menghadapi goncangan kejiwaan tanpa mengalami kesulitan, 

(Nellaneva,2018:325). Dalam bidang ekologi, resiliensi dimaknai sebagai kapasitas sebuah 

sistem untuk menghadapi goncangan sembari menjalani perubahan  guna mempertahankan 

fungsi, struktur dan identitas. Singkatnya resiliensi merupakan ketahanan seseorang atau 

komunitas dalam menghadapi setiap kesulitan, (Irfan Abu Bakar, Idris helmy:2019:17).   

Kajian kebencanaan konsep resiliensi tidak lagi dipahami sebagai sesuatu yang bersifat 

personality, kompleksitas persoalan yang dihadapi pada setiap peristiwa bencana alam maka 

perlu dikembangkan “resiliensi komunitas”, unsur yang cukup penting dalam mengatasi 

persoalan kebencanaan berupa koneksitas sosial dan jaringan social, (Irfan Abu Bakar, Idris 

helmy:2019:14).    

Konteks penelitian pendidikan Islam Salafi di Lombok, kerangka teori resiliensi  telah 

difokuskan  pada modal sosial utama yang dimiliki Pondok Pesantren Salafi di Lombok, 

sehingga tetap resilien di tengah tantangan dan resistensi dari muslim Sasak lainnya. Pondok 

Pesantren Salafi  merupakan corak baru dalam konfigurasi pendidikan Islam di Lombok. 

Kebaruan tersebut ditunjukkan dengan pendirian Sekolah Islam Terpadu (SIT).  Di samping 

itu juga, penamaan Pondok Pesantren Salafi selalu disandarkan dengan nama ulama  

S{a>lafus Sh}a>li}h dan memiliki akar tradisi keilmuan yang dengan ideologi keagamaan 

Saudi Arabia. Penamaan tersebut sebagai penanda sekaligus identitas untuk membedakan diri 

dengan Pondok Pesantren lokal yang lebih dahulu tumbuh dan berkembang di Lombok.  



1389 

Menurut Reivich dan Shattle, resiliensi  sebuah komunitas  dapat dilihat dari 7 kemampuan 

dasar yang dimiliki, yaitu: regulasi emosi, pengendalian Impuls, optimisme, analisis 

penyebab masalah, empatik efikasi diri dan kemampuan meraih aspek positif dari tekanan, 

(Najahan Musyafak:2020:49). 

 

2. Pendidikan Islam Salafi 

Lombok sebagai sebuah pulau yang memiliki sentuhan religiusitas yang kuat, dengan 

mayoritas penduduknya beragama Islam. Lembaga pendidikan Islam tersebar luas di 

Lombok termasuk Pondok Pesantren Salafi. Beberapa dekade terakhir bisa dibilang 

mengalami perkembangan yang cukup pesat. Pendidikan Salafi  merupakan lembaga 

pendidikan yang dikelola oleh kuminitas Salafi (Wahabi) yang lenoh berorientasi pada 

penguatan ideology salafi untuk menguhkan eksistensinya di Lombok. Keberadaan 

pendidikan Salafi  semkain meluas di Lombok walaupun mendapat resistensi dari komunitas 

mainstream. 

Pasca Orde Baru, gelombang Salafisasi di Lombok berkembang semakin pesat. Hal ini 

berbanding lurus dengan perkembangan dan pertumbuhan Pondok Pesantren  Salafi di 

bebrapa wilayah di Lombok Timur, Lombok Tengah, Kota Mataram Lombok Barat dan 

Lombok Utara.  Dewasa ini pusat gerakan Salafi  berada di Pondok Pesantren as-Sunnah 

Bagik Nyake dengan Masjid Sulaiman bin Pauzan sebagai sentrum  kajian keagamaan 

komunitas Salafi di Lombok Timur.   

Meluasnya dukungan sebagian masyarakat Lombok terhadap pendidikan Islam Salafi di 

tengah resistensi organisasi maenstream, NW dan NU, telah mendorong penulis untuk 

mendalami, modal sosial yang dimiliki oleh pendidikan Salafi sehingga dapat berkembang di 

tengah resistensi. Dengan mengembangkan Sekolah Islam Terpadu (SIT) komunitas Salafi 

telah menawarkan corak baru pendidikan Islam di Lombok. Sebagai pendatang baru, 

pendidikan Salafi terus mengembangkan diri di tengah  keragaman pendidikan Islam. 

Perkembangan pendidikan Salafi tentu ditopang oleh modal social yang kuat sehingga 

mampu meresilien dirinya di tengah tekanan dan penolkan masyarakat Lombok.  

Secara historis terminologi modal sosial mulai menjadi perbincangan  akademik  ketika 

buku Pierre Bourdieu  yang berjudul  The Forms of Capital mulai beredar dikalangan 

akademik.  Bourdieu  menyatakan bahwa struktur dan fungsi sosial hanya bisa dipahami 

lewat modal sosial dan modal ekonomi yang dimiliki. Teori modal sosial Bourdieu  

dipengaruhi oleh kekuasaan, sehingga dalam pemikirannya dipengaruhi  oleh dominasi kuasa 

terhadap capital, (Abd. Halim,2014:108). Bourdieu menjelaskan definisi dari modal sosial 

merupakan keseluruhan sumberdaya baik aktual maupun potensial yang terkait dengan 

kepemilikan jaringan, hubungan kelembagaan yang tetap dibangun berdasarkan pada sikap  

saling kenal dan saling mengakui,( Jhon Scott,214:242). 

Robert  D. Putnam,  memberikan pengertian bahwa modal sosial merupakan bagian dari 

kehidupan sosial masyarakat atau organisasi seperti jaringan, norma, dan kepercayaan yang 

mendorong partisipasi dan bertindak secara bersama agar lebih efektif untuk mencapai 

tujuan-tujuan bersama,(Putnan, RD.et.al,1993:37). Lebih lanjut Putnan menjelaskan ada 

beberapa elemen penting  modal sosial yang akan mempengaruhi perkembangan organisasi: 

kepercayaan (trust), upaya koopratif antar anggota, mutual afection, penciptaan jaringan 

social, (Putnan, RD.et.al,1993:48).   

 

 



1390 

C. METODE 

Penelitian ini merupakan  field research dengan fokus pada modal sosial pendidikan 

Salafi di Lombok untuk menopang keberadaanya di tengah keragaman lembaga pendidikan 

maenstream. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif,( Robert C Bogdan 

dan Sari Knopp Biklen,1982:35).  Dengan pendekatan ini, maka instrumen utama adalah 

peneliti sendiri yang akan bertindak sebagai observer dan interpreter. Pengumpulan data 

dilakukan dengan metode wawancara, observasi, dokumentasi dan melakukan penelusuran 

guna mendapatkan informasi serta petunjuk tentang program dan kegiatan lembaga 

pendidikan Salafi, di media sosial seperti facebook, dan  youtube. Kerangka teori yang 

digunakan sebagai alat anlisis yaitu teori resiliensi reivich-Shattle dan teori modal sosial 

Bourdeu.adapun tahapan analisis data mengacu pada prosedur Milles dan Haberman, 

meliputi: pengumpulan data, reduksi data, display data dan Verifikasi data,(Sugiyono 

,2019:442).  

 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN  

1.1 Modal Finanacial. 

Lembaga pendidikan Salafi di Lombok tidak semata-mata tumbuh dari swadaya 

masyarakat dan bantuan pemerintah Indonesia. Melainkan mendapat dukungan finansial 

yang kuat dari lembaga donatur Internasional. Diantara sumber pendanaan internasional, 

yakni Kuwaiti Charitable Foundation, The Qatari Sheikh Eid Charity Foundation, al 

Harmain dan Jamiyyat Ihya’ al turats al Islam yang didirikan oleh Tariq Samiy Sulthan 

al-‘Aisy pada tahun 1981,( Abdurrahman Wahid ed,2009:127). S elain dari lembaga-

lembagai Internasional tersebut,  juga terdapat sumbangan dari individu yang dikoordinir 

oleh Syeikh Fawwaz dari Kuwait. Saat ini donasi individual yang dikelola oleh Syaikh 

Fawwaz sedang disalurkan ke pembangunan di beberapa lembaga pendidikan Salafi di 

Lombok. Seperti Pondok Pesantren as-Sunnah Bagik Nyake, dengan proyek pelebaran 

markas Sulaiman Fauzan al-fauzan. Pembangunan ruang kelas, musahlla di Pesantren 

Ibnu Umar Kembang Kerang, Anas Bin Malik di Marembu Desa Bebidas, Kec. 

Wanasaba dan Pondok Pesantren Teladan Imam Syafi’I, (Wawancara, 2022).  

Berdasarkan hasil observasi peneliti, di beberapa Pondok Pesantren as-Sunnah, 

gedung pendidikan terdiri dari lantai 3 dan 4 laintai yang terdiri dari, ruang belajar, ruang 

Labkomputer, perpustakaan serta dilengkapi dengan klinik dan santri mart, lebih lanjut 

Agus memaparkan bahwa untuk pembangunan fisik sepenuhnya dibiayai oleh bantuan 

dana dari donator dari Kuwait,(wawancara,2022). Hal ini didukung oleh fakta 

dilapangan, berdasarkan hasil penelusuran peneliti, di beberapa lokasi pembangunan 

mushalla, masjid ataupun ruang belajar terpasang plang dengan bendera Kuwait yang 

bertuliskan lafadz   بجانبهم  sebagai pelaksana pembangunan yaitu Yayasan Hunafa  الكويت 

Lombok. 

 

Bantuan dana Kuwait disalurkan lewat jaringan Salafi dan diperuntukan untuk 

pengembangan dalam rangka penguatan ideologi Salafi di Lombok. Bantuan yang begitu 

besar dari Negara Timur Tengah untuk menopang keberlangsungan pendidikan Salafi di 

Lombok. Pendidikan Salafi tidak mengalami kesulitan financial, baik untuk pengadaan 

bangunan fisik, gaji guru dan pegawai serta  biaya operasional kelembagaan. Sebagai 

gerakan transnasional, di samping bantuan dana dari Negara Arab Saudi. Sumber 

pedanaan lainnya berasal dari bantuan pemerintah Indonesia berupa, Bantuan 



1391 

Operasional Sekolah (BOS), Program Indonesia Pintar (PIP) untuk siswa, Insentif guru, 

sertifikasi guru, SPP dan uang daftar ulang penerimaan santri baru setiap 

tahunnya,(wawancara,2022).  Dana BOS dan infak santri (SPP) digunakan untuk 

membiayai operasioanl sekolah setiap harinya. 

Besaran dana Bantuan Operasional Sekolah (BOS), yang disalurkan pemerintah 

untuk sekolah yang sudah memiliki izin operasional, dihitung berdasarkan jumlah sanri 

yang terdaftar di masing-masing sekolah. Peraturan itu didasarkan juknis yang sudah 

diatur dalam Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan (Permendikbud) Nomor 6 

Tahun 2021 tentang petunjuk teknis Bantuan Operasional Sekolah. Besaran alokasi di 

tentukan oleh jenjang pendidikan, tingkat Sekolah Dasar (SD), Rp. 1.100.000/siswa, 

Sekolah Menengah Pertama (SMP), Rp.1.300.000/siswa dan Sekolah Menengah Atas 

(SMA), Rp.1.500.000/siswa. Semakin banyak jumlah siswa, maka bantuan dana Bos 

akan semakin meningkat, dengan alasan dana Bos sekolah swasta ataupun negeri 

berlomba-lomba untuk mendapatkan siswa sebanyak–banyaknya.   

Sikap akomodatif komunitas Salafi terhadap lembaga pendidikan pemerintah, 

telah memberikan kontribusi positif terhadap perkembangan Salafi, baik pada jumlah 

santri ataupun dukungan financial. Alokasi perolehan dana BOS yang begitu besar dari 

pemerintah Indonesia di tambah dengan bantuan Negara Timur Tengah, telah 

menempatkan lembaga pendidikan swasta yang cukup mampu untuk membiayai 

operasional pendidikan. Dengan topangan dana yang besar pendidikan Islam Salafi 

tumbuh dan berkembang dengan pesat di tengah keragaman lembaga pendidikan Islam di 

Lombok. Fenomena ini menjawab rumor yang berkembangan di masyarakat bahwa 

perkembangn komunitas Salafi yang semakin pesat dan diikuti oleh perkembangan 

Pondok Pesantren Salafi di pengaruhi oleh kebutuhan pragmatis ekonomis.  

Dewasa ini pendidikan tidak hanya dilihat sebagai sarana pengembangan potensi tapi 

telah bergeser menjadi sarana mobilitas sosial untuk pembentukan kelas sosial di 

masyarakat. Sehingga pilihan pendidikan seseorang telah ditentukan oleh sejauh lembaga 

pendidikan tersebut mampu memenuhi ekspektasi masyarakat untuk memperbaiki 

kualitas hidup. Dan tidak lagi bertumpu pada ikatan emosional ideologis semata. 

Fenomena ini semakin menguat seiring dengan tumbuhnya kesadaran kelas menengah 

muslim perkotaan dan pedesaan, dengan menempatkan “kualitas pendidikan” menjadi 

indikator utama untuk menentukan pilihan pendidikan untuk anaknya. Berikut tabel 

besaran biaya pendidikan dilembaga pendidikan Salafi.  

 Sumber-sumber potensial pendanaan di atas, merupakan modal finansial yang 

telah membantu percepatan akselerasi pendidikan Salafi di Lombok.   Dukungan 

financial dari  negara Timur Tengah (Saudi & Kuwait), dan konsistensi terdap ideologi 

keagamaan Salafi ditunjukkan dengan penggunaan simbol sebagai identitas seperti 

lihyah, Jubah, Niqop sembari  menunjukkan keunggulan dalam Bahasa Arab, tahfidz al-

Qur’ann  dan komitmen dakwah untuk memperkuat Salafisme. Keberadaan lembaga 

pendidikan Salafi menjadi wadah yang efektif untuk penyebaran dan penguatan identitas 

Salafi di daerah ini, (Saparuddin,2022:72). 

Studi yang pernah dilakukan oleh Noorhaidi Hasan menyimpulkan bahwa perkembangan 

ideologi Salafi, dukungan dana dari Saudi Arabia dan lembaga donator berkontribusi 

penting dalam mendukung perkembangan Salafisme dan lembaga pendidikan di 

Indonesia. Namun Secara empirik, Salafi-puritan di Lombok memiliki kecendrungan 

untuk menjaga jarak dengan politik dan Negara,(Noorhaidi Hasan,2008:9).  



1392 

 

 

1.2 Modal Sosial  Bonding 

Konsepsi  sosial bonding merupakan relasi saling keterkaitan antara sesama 

komunitas, baik yang dibangun berdasarkan nilai, ideologi ataupun tindakan di dalam 

suatu komunitas, yang dapat merekatkan kohesifitas sosial untuk memperkuat identitas 

sesama komunitas. Menurut Lancee sebagaimana dikutif Colmen, bahwa konsep sosial 

bonding menyiratkan kepemilikan ikatan sosial dan kepercayaan yang kuat dalam suatu 

kelompok komunitas tertentu,(Lancee,2012:75). Singkatnya sosial bonding merupakan  

rasa keterikatan sesama komunitas Salafi yang dibangun berdasarkan kesamaan ideologi 

keagamaan.   

Setiap komunitas memiliki keragaman modal sosial sebagai alat perekat, dan 

dapat diakses oleh setaip anggotanya. Beberapa modal sosial antara lain, kebiasaan atau 

tradisi, ajaran agama, dan ideologi kegamaan yang dapat menjadi wadah perekat untuk 

membangun rasa kebersamaan untuk kepentingan bersama.  

Komunitas Salafi di Lombok memiliki hubungan emosinal yang sangat kuat. 

Kesamaan ideologi keagamaan menjadi perekat dalam membangun relasi sosial. Lebih 

dari itu, kesamaan pandangan dan pemahaman keagamaan yang khas puritanisme 

menjadi modal sosial group untuk bahu membanhu dalam menggerakan dakwah Salafi di 

Lombok. Dengan memanfaatkan modal sosial ini, komunitas Salafi di Lombok mampu 

bertahan bahkan berkembang di tengah keragaman ideologi keagamaan yang sudah 

mapan seperti NW dan NU. Fenomena ini menunjukkan kuatnya relasi bonding sesama 

komunitas Salafi karena telah dibangun dengan sikap keakraban yang menjadi ciri dasar 

dari relasi bonding. 

Pemberdayaan alumni lembaga pendidikan Salafi merupakan kunci utama untuk 

memperkuat jaringan pendidikan Salafi Lombok. Persebaran alumni lembaga pendidikan 

Salafi seperti Pondok Pesantren Abu Hurairah di Mataram dan Pondok Pesantren as-

Sunah Bagik Nyake, ke berbagai lembaga pendidikan Salafi di Lombok, telah 

membentuk jejaraing keilmuan dan ikatan persaudaraan yang dibangun berdasarkan 

kesamaan ideologi kegamaan yaitu Salafisme.   

Untuk merawat kohesifitas sosial, komunitas Salafi menyelenggarakan kegiatan 

kajian rutin setiap malam rabu yang dipusatkan di masjid Sulaiman Fauzan al Fauzan 

Bagik Nyake dengan melakukan memobilisasi jama’ah dari berbagai penjuru Lombok. 

Interaksi intensif komunitas Salafi di setiap kegiatan kajian keagamaan telah melahirkan 

rasa kebersamaan dan militansi group yang semakin kuat di tengah ideologi keagamaan 

mayoritas yaitu NW dan NU.   

Berdasarkan hasil pengamatan peneliti bahwa, modal sosial bonding memberikan 

dampak yang kuat terhadap kohesifitas sosial di level internal komunitas Salafi. Sosial 

bonding yang dibangun berdasarkan ideologi keagamaan memiliki kontribusi yang kuat 

dalam merekatkan rasa kebersamaan di internal komunitas Salafi. Implikasi relasi sosial 

bonding yang kuat dapat dilihat melalui kegiatan kajian keagamaan, halaqoh dan dauroh 

yang sering dilakukan di Pondok Pesantren as-Sunnah bagik Nyake, dan Ma’had al-Islah 

bina al-Ummah di Aikmel, dalam rangka peningkatan pemahaman ideologi keagamaan 

yang dilandasi oleh pemahaman Shalafus Shalih 

  Rasa kebersamaan (solidaritas group) terus dijaga dan dirawat secara bersama-

sama untuk memperkuat dakwah Salafi, baik lewat lembaga pendidikan ataupun kajian di 



1393 

masjid. Kedua lembaga ini merupakan social capital utama untuk memperkuat jaringan 

dakwah Salafisme dan merekatkan hubungan komunitas Salafi yang disemai lewat 

kegiatan kajian dan pembelajaran di lembaga pendidikan.    

 

 

1.3 Modal Sosial Linking 

Selain modal sosial bonding, dibutuhkan juga sosial linking yaitu relasi 

pendidikan Islam Salafi dengan pemerintah,( Irfan Abu Bakar, 2019:139). Sosial linking 

merupakan modal sosial utama bagi pendidikan Islam salafi untuk memperkuat eksistensi  

di tengah  resistensi dari komunitas yang berbeda. Kemampuan komunitas Salafi dalam 

membangun link dengan pemerintah akan menjadi modal sosial kuat untuk menopang 

keberadaannya di Lombok. 

Terbitnya undang-undang sisdiknas No. 20 tahun 2003, undang-undang No. 18 

tahun 2019 tentang Pondok Pesantren dan ditetapkannya 22 Oktober sebagai hari Santri 

Nasional. Pemerintah telah memberi ruang yang sangat luas kepada setiap lembaga 

pendidikan Islam untuk dikembangkan dengan baik, agar mampu bertahan di tengah 

semakin berkembangnya lembaga pendidikan Islam maenstream, seperi NW, NU dan 

Muhammadiyah. 

Akomodasi komunitas Salafi terhadap sistem pendidikan pemerintah, dengan 

menyelenggarakan pendidikan formal dalam bentuk Sekolah Islam Terpadu (SD IT-SMA 

IT) dengan memadukan antara kurikulum pemerintah dengan kurikulum Pondok 

Pesantren. Pemerintah telah memberikan peluang yang sama bagi ummat Islam untuk 

mengakses beragam ideologi keagamaan lewat jalur pendidikan. Dengan lahirnya 

Sisdiknas, No 20 tahun 2003, pendidikan Islam memiliki posisi yang sama dengan 

pendidikan lainnya. Ruang terbuka telah disiapkan oleh Undang-Undang, sehingga 

lembaga pendidikan Salafi memiliki akses untuk ikut terlibat dalam kegiatan lomba yang 

diselnggarakan oleh pemerintah, sembari untuk mempublikasi akan keberaadaannya di 

tengah lembaga pendidikan formal lainnya.  

 Dengan izin operasional yang dimiliki, secara konstitusional lembaga pendidikan 

Salafi telah mendapatkan legitimasi dari Negara. Secara legal konstitusional lembaga 

pendidikan Salafi tidak dapat dibubarkan dan memiliki hak serta kewajiban yang sama 

dengan lembaga pendidikan Islam lainnya.  

Untuk menjamin kelancaran dan menjaga kualitas penyelenggaraan pendidikan, maka 

pemerintah melakukan standarisasi peyelenggaraan pendidikan pada setiap satuan 

pendidikan. Standarisasi dilakukan dengan mengintegrasi tiga program jaminan mutu 

yaitu, evaluasi, akreditasi dan sertifikasi. Ketiga program ini sebagai upaya pemerintah 

untuk meningkatkan penjaminan mutu pendidikan, agar pengguna pendidikan dapat 

memperoleh layanan dan kualitas pendidikan sesuai yang diharapkan.  

Legitimasi negera terhadap lembaga pendidikan Salafi, merupakan modal sosial 

yang sangat penting, sebagai dasar untuk mengembangkan pendididkan formal disatu 

sisi, disisi yang lain pendidikan Salafi lebih berorientasi pada penguatan ideologi Islam 

Salafi untuk membentuk santri yang siap berkiprah sebagai da’i di tengah masyarakat. 

Sebagai gerakan transnasional pendidikan Salafi telah mendapatkan legitimasi dari dua 

negara secara bersamaan yaitu Saudi Arabia dan pemerintah Indonesia, 

Saparudin,2021:122).  



1394 

Legitimasi pemerintah Indonesia, dimaknai sebagai dukungan untuk meneguhkan 

eksistensi pendidikan Salafi sebagai wadah refroduksi proponen Salafi. Penerapan 

kurikulum transnasional lebih berorientasi kepada tujuan pragmatis, yaitu untuk 

mendapat dukungan dana dari negara timur Tengah dan memperkuat relasi keilmuan 

pendidikan Salafi dengan universitas di Saudi Arabia. Dengan adanya tawaran program 

beasiswa dari pemerintah Saudi Arabi, maka santri lembaga pendidikan Salafi akan lebih 

mudah untuk diterima. Pada titik ini,  dukungan dua Negara terhadap lembaga pendidikan 

Salafi tentu dapat mempercepat akselerasi pertumbuhan dan perkembangan ideologi 

Salafi di Lombok. 

Dipanyungi oleh sistem pendidikan nasional, lembaga pendidikan Salafi memiliki 

hak, peran dan fungsi yang sama yaitu untuk mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat, dalam rangka mencerdaskan 

kehidupan bangsa, yang bertujuan mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi 

manusia yang beriman dan bertakwa kepada tuhan yang maha esa, berahlak mulia, sehat 

jasmani, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga Negara yang demokratis 

dan bertanggungjawab, (Sisdiknas No 20 Tahun 2023).  

Lembaga pendidikan Islam Salafi tidak memiliki afiliasi khusus dengan 

organisasi Islam manapun. Tetapi terbuka dan  menerima santri dari berbagai latar 

belakang organisasi yang di Lombok dan Indonesia.  Lembaga Pendidikan Salafi  di 

Lombok, dengan sekolah Islam  terpadu (SIT) sangat sulit untuk dipisahkan dengan 

gerakan dakwah yang sedang  di perankan. Lembaga pendidikan Salafi lebih terkenal 

dengan otoritas keagamaan yang puritan, telah menjelma menjadi lembaga dakwah. 

Pendidikan Salafi berjuan untuk mengajarkan siswanya “tafaqquh fiddin” yang berbasis 

pengautan akidah tauhidi. Hal ini sejalan dengan orientasi pendidikan yang dikonstruksi 

oleh Ibnu Taimiyah  yaitu penguatan akidah tauhid santri  dan menjaga dari segala bentuk 

penyimpangan praktik keagamaan yang sudah tercemar oleh prilaku bid’ah,( Abu 

Muhammad Iqbal,2020:22). 

Salafisme puritan memilih untuk tidak terlibat dalam aktiviatas politik, sikap yang 

mengedapan ketaatan terhadap pemerintah, ditunjukkan dengan patuh terhadap setiap 

kebijakan politik. Di beberapa ceramah agama di media sosial, da’i-da’i Salafi 

mengharamkan mengkritik pemerintah muslim apalagi melakukan pembagkangan 

(demonstrasi) secara terbuka untuk menolak kebijakan pemerintah,(wawncara,2022). 

 

1.4 Brending Kurikulum 

Fenomena munculnya lembaga pendidikan Islam dengan mengembangkan 

Sekolah Islam terpadu (SIT) dengan program unggulan Bahasa Arab, tahfidz al-Qur’an 

dan turats semakin meluas di Lombok. Secara historis, menguatnya fenomena ini 

merupakan akibat dari transformasi gerakan transnasional yang mengusung gagasan 

Islam murni, dengan menempatkan tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab, sebagai program 

unggulan di lembaga pendidikan dan pada saat yang sama,(Saparudin,2018:292). 

program ini mendapat dukungan dan apresiasi dari berbagai kalangan masyarakat di 

Lombok. 

Kurangnya sentuhan kreatif terhadap kurikulum pembelajaran di lembaga 

pendidikan Islam mainstream (madrasah), telah melahirkan kejenuhan di masyarakat. 

Sebagian masyarakat masih memiliki kesan, bahwa madrasah dianggap masing kurang 

kompetitif secara kualitas. Penerapan kurikulum dikbud/kemenag selama ini hanya 



1395 

dilakukan secara kaku dan rigid, tanpa ada sentuhan kreatifitas dari pengelola untuk 

mendesain kurikulum yang lebih responsif terhadap kebutuahan masyarakat. Perubahan 

kurikulum yang dilakukan oleh pemerintah selama ini, tidak menyentuh persoalan 

substansi pendidikan, sehingga perubahan kurikulum belum memberikan dampak yang 

berarti terhadap perbaikan output pendidikan nasional. 

Ruang kosong inilah yang coba di isi oleh lembaga pendidikan Salafi, dengan 

menjadikan kurikulum tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan kajian turats sebagai program 

unggulan, untuk membentuk generasi yang cinta dan paham al-Qur’an hadits. Kehadiran 

program ini di tengah masyarakat yang membutuhkan kurikulum dengan nuansa baru 

telah menjadi daya tarik tersendiri bagi masyarakat Lombok. Program ini terus 

dibrending sedemikian rupa, kemudian menjadi ikon di lembaga pendidikan Salafi. 

Sehingga image yang berkembang di masyarakat, pendidikan Salafi di identikan dengan 

sekolah tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan turats. 

Di lembaga pendidikan Salafi, Tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab mendapatkan 

perhatian yang cukup serius dari pengelola, karena menghafal sejumlah surat/juz menjadi 

persyaratan kelulusan santri, (wawancara, 2022). Secara teologis menghafal al-Qur’an 

merupakan ibadah dan prestasi religius yang sangat tinggi dihadapan tuhan. Secara 

Sosiologis para penghafal al-Qur’an mendapatkan penghargaan yang tinggi dari 

masyarakat sekitarnya. 

Selain tahfidz al-Qur’an, program pembinaan Bahasa Arab juga menjadi skala prioritas di 

setiap jenjang pendidikan Salafi. Bahasa Arab tidak hanya diposisikan sebagai bahasa 

komunikasi semata. Tetapi sebagai kewajiban bagi setiap muslim, karena untuk 

memahami Islam secara benar dan mendalam diharuskan untuk memahami tata bahasa 

dan bahasa Arab dengan baik,(wawancara, 2022). 

Keunggulan dalam bidang tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan turats telah 

mendapat apresiasi dari masyarakat. Perlombaan dalam bidang Sains, matematika, 

seringkali memenangkan pada setiap level kompetisi di tingkat kecamatan kabupaten dan 

Provensi,(wawancara,2022). Prestasi yang diperoleh telah melahirkan persepsi positif dan 

simpati pada lembaga pendidikan Salafi, dari masyarakat yang lebih luas. Dengan 

membranding  program unggulan tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan kajian turats, 

kemudian dibuktikan capaian prestasi yang diperoleh, program unggulan ini menjadi 

daya tarik bagi berbagai lapisan masyarakat di Lombok. Apresiasi tersebut tidak hanya 

datang dari komunitas Salafi, juga datang dari luar Salafi yang menyekolahkan putra-

purinya hanya untuk memperkuat hapalan al-Qur’an dan Bahasa Arab.  

Program unggulan pendidikan Islam Salafi teleh menggeser orientasi pendidikan 

masyarakat Lombok. Pilihan terhadap pendidikan tidak lagi di dasarkan pada kesamaan 

ideologis. Akan tetapi pilihan tersebut didasarkan pada pertimbangan rasional kebutuhan 

akan pendidikan yang bertumpu pada proses pengembangan potensi santri, terutama ilmu 

keagamaan, tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab. Pendidikan sebagai sarana mobilitas 

sosial, dan untuk mendapatkan akses pekerjaan, ekonomi, politik secara lebih luas 

sehingga melahirkan kelas menegah muslim pedesaan dan perkotaan.  

Fenomena ini telah mempengaruhi paradigma berpikir masyarakat tentang 

pendidikan. Pilihan pendidikan yang didasarkan pada “mutu” ataupun program unggulan 

telah menjadi barometer utama masyarakat Lombok dalam menentukan lembaga 

pendidikan. Sehingga sentimen ideologi keagamaam tidak sepenuhnya berbanding lurus 

dengan pilihan pendidikan. Seiring dengan semakin menguatanya program unggulan dan 



1396 

prestasi akademik, sentimen ideologi keagamaan semakain terdevaluasi dari panggung 

kontestasi untuk mendapatkan legitimasi dari masyarakat.  Penelitain Hasbialloh 

menunjukkan bahwa di Kota Mataram 70% santri Pondok Pesantren Abu Hurairah 

berasal dari luar ideologi Salafi, sementara di Pondok Pesantren as-Sunah Lombok timur 

skitar 70% santri berideologi Salafi, dan 30% luar as-Sunnah, (Hasbialloh,2021: 45). 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dengan branding kurikulum pendidikan Salafi 

telah berhasil menarik simpati dan dukungan terhadap lembaga pendidikan dari berbagai 

ideologi keagamaan yang berbeda.  

Jika merujuk data di atas, maka dapat dikatakan masyarakat urban di kota 

Mataram yang terdiri dari kalangan kelas menegah muslim memiliki kecenderungan 

memilih sekolah Islam, dalam hal ini Pendidikan Islam Salafi  dan di saat yang 

bersamaan mereka tak terlalu terikat dengan fanatisme ideologi ormas.    

Jika mengacu pada Weber, bahwa ciri kelas menegah terletak pada etos kerjanya 

yang didasari oleh nilai-nilai agama. Hal ini juga berlaku untuk melihat kelas menengah 

muslim di Indonesia, mereka memiliki etos kerja dengan spirit keagamannya. Kelas 

menengah muslim Indonesia tumbuh sebagai kelas yang cenderung hendak 

memunculkan identitas Islamnya. Dalam kaitan itu, maka sangat wajar ketika 70 persen 

kalangan menengah muslim di kota Mataram memilih Pondok Pesantren Salafi bagi 

putra-putrinya, karena dianggap memiliki keungggulan kurikulum dibanding lembaga 

pendidikan lain yang dikelola oleh ormas tertentu.  

Kecenderungan kelas menengah muslim baik di Lombok, menjelaskan bahwa identitas 

Islam begitu penting bagi mereka, terutama dalam pendidikan putra-putrinya. 

Kecenderungan ini juga disebabkan oleh karkteristik kelas menengah muslim  yang 

senang mengkonsumsi produk, baik dalam bentuk   komoditas barang maupun ritual yang 

diproduksi secara komersil dan komunal,(Ansori,2009:87). 

Tujuan pendidikan Salafi, untuk membentuk santri yang memiliki pemahaman 

keagamaan yang murni berdasarkan al-Qur’an dan hadits. Maka pendidikan Salafi 

dikonstruksi lebih berorientasi pada penguatan nilai nilai teosentrisme walaupun mereka 

menyelenggarakan sekolah Islam terpadu (SIT). Pendidikan Salafi diformat untuk 

memperkuat gerakan ideologi keagamaan dengan mencetak proponen Salafi, agar 

mampu berdakwah di tengah masyarakat. Untuk mendukung tujuan ini, penguatan 

tahfidz al-Qur’an, pembinaan Bahasa Arab, dan kajian turats menjadi sebuah 

keniscayaan untuk membentuk juru dakwah yang memiliki kemampuan agama yang 

mendalam untuk pembentukan kesalehan personal yang menjadi ciri dari seorang 

mubalig Salafi.  

Di beberapa lembaga pendidikan Salafi, Kurikulum pendidikan selain diakreditasi 

oleh pemerintah Indonesia, juga di akreditasi oleh Saudi Arabia yaitu Universitas 

Madinah dalam rangka menjaga ksesinambungan dan linieritas kitab-kitab yang dijadikan 

refrensi dalam kegiatan belajar mengajar. Akreditasi  Universitas Madinah untuk 

mempermudah seleksi program beasiswa di Universitas Islam di Madinah dan LIPIA 

Jakarta dan.  

Berdasarkan paparan hasil kajian disertasi ini, bahwa pilihan terhadap lembaga 

pendidikan Salafi, tidak didasari oleh afiliasi ideologi keagamaan yang sama. Lebih dari 

itu, pendidikan Salafi dijadikan sebagai pilihan pendidikan oleh komunitas yang berbeda 

karena kemampuan membrending kurikulum dengan menempatkan tahfidz al-Qur’an, 

Bahasa Arab dan Kajian turats sebagai program unggulan.  



1397 

 

1.5 Borading School 

Di tengah pelabelan negatif dan resistensi dari masyarakat Lombok. Sekolah 

Islam terpadu (SIT) seperti, SD IT, SMP IT dan SMA IT dengan sistem boarding school 

yang menandaskan diri pada manhaj Salaf  menjadi trend baru dalam sistem pendidikan 

Islam di Lombok. Secara historis boarding school mengacu pada pada sistem lembaga 

Pendidikan Islam tertua di Indonesia yaitu Pondok Pesantren. Pondok Pesantren 

merupakan cikal bakal konsep boarding  school yang sedang berkembang di Indomesia 

dewasa ini, kemudian mengalami proses modifikasi untuk di sesuaikan dengan 

perkembangan zaman dan kebutuhan ideologis.  

Pondok Pesantren merupakan penyelenggaraan sistem pendidikan boarding 

school yang paling awal kemudian diadopsi lembaga pendidikan Islam terpadu yang 

sedang menjadi trend di Lombok Saat ini. Istilah Boarding school berasal dari bahasa 

Inggris yang terdiri dari dua kata, yaitu boarding yang artinya asrama dan school berarti 

sekolah. Boarding school merupakan sistem pendidikan berasrama, dimana peserta didik, 

guru dan pembina asrama tinggal di asrama yang berada dalam lingkungan sekolah dalam 

kurun waktu tertentu,( http://bhakti-ardi.blogspot.com/2012/07,2022). Penggunaan istilah 

boarding school di beberapa Negara memiliki penamaan yang berbeda-beda. Di Inggris 

dikenal dengan istilah Coledge, di Amerika Serikat dikenal dengan private school dan di 

Malaysia disebut dengan Kolej, (Maksudin,2008:43).  

Dengan demikian boarding school dapat dimaknai sebagai sistem pendidikan dan 

pengajaran yang lebih menekankan penguatan dan penanaman nilai agama Islam dengan 

melibatkan peserta didik, para pendidik yang akan berinteraksi dalam jangka waktu 

selama 24 jam. yang didukung oleh asrama sebagai tempat tinggal dan program kegiatan 

yang diformat oleh pengelola boarding School. Pengembangan sistem boarding School 

bertujuan untuk pembinaan dan penanaman nilai-nilai keagamaan sebagai bekal untuk 

menghadapi tantangan kehidupan yang semakin kompleks.   

Komponen dari boarding school meliputi fisik dan non fisik. Komponen fisik 

meliputi sarana ibadah, ruang belajar dan asrama. Sedangkan komponen non fisik lebih 

pada program yang di desain untuk aktivitas siswa selama berada di asrama. Aturan yang 

telah ditetapkan sebagai acuan dalam pemberian sanski dan reward kepada para santri,( 

Maksudin,2008)17.  

Sekolah Islam terpadu dengan sistem boarding school  merupakan trend baru 

dalam pendidikan Islam di Lombok. Kemunculan  Sekolah Islam terpadu awalnya 

dikembangkan oleh gerakan transnasional yaitu komunitas Salafi dan tarbiyah yang 

sedang berkembang di Lombok Saat ini. Dengan memadukan kurikulum umum dan 

agama yang disesuaikan dengan ideologi yang dikembangkan. 

Adapun kelebihan yang ditawarkan sekolah Islam terpadu yang menerapkan 

sistem boarding school; pertama; memadukan pelajaran umum dengan agama, kedua; 

memiliki Standar akademik yang tinggi, ketiga sumber daya dan fasilitas pendukung 

lebih memadai, keempat; program dan kegiatan di asrama terjadawal selama 24 jam, 

kelima: bagi orang tua yang memiliki mobiltas kerja yang tinggi, sistem boarding school 

akan   menjadi pilihan utama guna menlindungi pergaulan putra-putrinya, dari pergaulan 

bebas yang semakin menggurita.  

Perkembangan pesat sekolah Islam terpadu Salafi dengan sistem boarding school 

yang menawarkan program unggulan tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab, disebabkan 



1398 

oleh; pertama, semakin meningkatnya semangat religiusitas masyarakat yang ditandai 

dengan semakin bertambahnya jumlah masjid, mushalla, kegiatan pengajian dan daurah. 

Kedua, kekhawatiran terhadap pengaruh negatif modernisasi, liberalisasi Pemikiran Islam 

dan globalisasi gaya hidup terhadap degradasi moral, ahlak generasi muda muslim. 

Ketiga, dukungan dana dari Timur Tengah dan komitmen dan kosnsistensi terhadap 

pemurnian Islam yang ditandai dengan penggunaan simbol keislaman, seperti Niqop, 

lihyah, jubah. Keempat, keunggulan dalam Bahasa Arab, tahfidz al-Qur’an dan komitmen 

terhadap dakwah Salaf, (Saparudin,202:77). 

Seiring dengan dengan tingkat kesibukan kerja orang tua yang cukup padat, 

pendidikan sistem boarding school akan menjadi pilihan utama. Dengan menempatkan 

putra/putrinya di lembaga pendidikan yang menerapkan sistem boarding school, orang 

tua akan lebih tenang di tempat bekerja walaupun mengeluarkan biaya pendidikan yang 

lebih besar.  Boarding School merupakan modal sosial yang dibangun dari kepercayaan 

masyarakat, sehingga menjadi daya tarik bagi santri untuk belajar ilmu-ilmu keagamaan. 

Peningkatkan dukungan masyarakat, merupakan modal sosial yang perlu dijaga dengan 

memperkuat nilai yang menjadi pengikat dan penguat bagi santri untuk menjalani 

kegiatan pendidikan di lembaga pendidikan dengan sistem boarding school. Nilai yang 

dapat dikembangkan diantaranya yaitu kedisiplinan, kerja keras, kebersamaan, 

kesederhanaan, dan kesabaran dalam melakoni hidup di asrama,(Saparudin,202:77). 

Modernisasi dan perkembangan teknologi informasi telah mempengaruhi segala 

asfek kehidupan generasi muda Indonesia. Maraknya peredaran Narkotika, minuman 

keras, dan pergaulan bebas yang tak terkendali, telah menimbulkan kerusakan pada 

generasi penerus bangsa. Fenomena ini merupakan patologi sosial akut, yang melahirkan 

rasa khawatir pada setiap orang tua. Untuk membentengi putra/putri dari berbagai 

persoalan patologi sosial, dengan penanaman nilai keagamaan dan menjamin pergaulan 

anak selama 24 jam. hal ini dapat dilakukan dengan memasukkan anak-anak pada 

lembaga pendidikan yang menerapkan sistem boarding school.  

Penerimaan dan apresiasi masyarakat yang tinggi terhadap sistem boarding 

school, hal ini ditandai dengan semakin meningkatnya sekolah Islam terpadu dengan 

mengembangkan sistem boarding-school di Lombok. Sistem boarding school memiliki 

daya tarik yang sangat luar biasa, di tengah menguatnya budaya populer, konsumtif, dan 

pergaulan bebas yang melanda muda mudi di negeri ini. Boarding school telah menjelma 

menjadi ikonik di tengah keragaman sistem pendidikan yang berkembang di masyarakat, 

baik sistem full day School, mauapun sekolah setengah hari.  

 

1.6 Digital Subkultur 

 

Kersten dalam analisnya terkesan memberi perhatian utama pada wacana Islam 

Indonesia yang elitis, yakni yang muncul dari kalangan kelas menengah dan intelektual 

muslim di kota-kota besar, seperti Jakarta dan Yogyakarta. Hal ini tentu karena Kersten 

melihat pengaruh  kelas menengah intelektual muslim di dua kota tersebut dalam 

menyebarkan pikiran-pikirannya melalui forum-forum dan  media cetak saat itu. Dengan 

kata lain, bahwa gerakan, pikiran, dan tulisan-tulisan dari kalangan intelektual kampus, 

anak muda NU dan Muhammadiyahlah yang  menjadi objek utama Kersten dalam 

melihat dinamika Islam di Indonesia. Tentu saja, pengamatan Kersten itu menjadi sangat 

“urban sentris” dalam memotret dinamika Islam di Indonesia. Kersten  luput memberi 



1399 

perhatian pada perkembangan kelompok Islam non-mainstream seperti  gerakan-gerakan 

tarbiyah dan kelompok Salafi, yang kini justru menjadi bagian penting dalam dinamika 

Islam Indonesia. Dua dekade setelah reformasi, teknologi digital berkembang pesat, dan 

memunculkan berbagai jenis flaform digital. Pada titik ini, kelompok Salafi yang 

terabaikan dalam analisis Kersten dan banyak Indonesianis lainnya, justru muncul secara 

dominan dalam mewarnai dinamika Islam di Indonesia melalui  dakwah-dakwah virtual. 

Kelompok Salafi tampak lebih siap beradaptasi dengan new media  dalam 

mengembangkan dakwahnya dibanding Ormas Islam lainnya, seperti NU, 

Muhammadiyah dan NW dalam konteks Lombok.  

Dalam kultur digital Islam yang sedang bertumbuh, individu dan komunitas 

muslim menjadi lebih otonom dalam melakukan pencarian spritualitas dan identitas 

keagamaan melalui internet. Mereka memiliki akses terhadap pengetahuan agama dari 

berbagai sumber di media digital tanpa perlu mendatangi Kiyai atau tuan guru. Mereka 

juga tidak perlu mondok menjadi santri untuk mengakses fatwa-fatwa agama yang 

berlimpah di media. Kondisi semacam ini kemudian membuat individu-individu muslim 

melakukan re-negosiasi terhadap agama dan otoritas, terlebih bagi generasi muda muslim  

(milenial ) yang tumbuh dalam kutur  media sosial sebagai digital native.  Generasi 

millenial, terutama yang hidup di perkotaan tentu memiliki jarak psikilogis dan kultural 

dengan wacana dan ekspresi keislaman yang silam. Generasi ini boleh jadi sudah tidak 

akrab dengan pemikiran-pemikiran Islam Nurcholis Madjid, Gus Dur, kelompok Ciputat, 

Mazhab Jogja, JIL, dan JIMM yang lebih banyak tersedia berbasis cetak. Karena mereka 

tumbuh dalam digital subculture, maka mereka tentu  lebih familiar dengan ceramah 

agama Ustadz Khalid Basalamah, Riza Basalamah,Mizan Qudsiah,  dan ustaz-ustaz 

lainnya dari kalangan Salafi.  Dalam konteks Lombok, dakwah virtual kelompok Salafi 

jauh lebih rapi dan terkelola dengan baik dibanding NU, NW dan Muhammadiyah.  Sejak 

reformasi, gerakan Salafi terus berkembang menyebarluaskan dakwah untuk memperkuat 

kelompoknya,( Din Wahid,2007:75). Kekuatan startegi dakwah Salafi tidak lepas dari 

model hybrid yang dilakukan, yakni dakwah offline dengan metode daurah dan 

khalaqah, sedangkan online dilakukan dengan media baru seperti televisi digital, radio 

streaming, whatsaap, facebook, dan youtube,( F. Budi Hardiman,2020:38).  

Keterbukaan arus teknologi sangat mempengaruhi perubahan cara pandang 

masyarakat muslim, terutama terkait bagaimana mereka mengimajinasikan keislaman 

dan membentuk kembali kepercayaan dan praktik-praktik keagamaan mereka secara 

mandiri. Di zaman pra media sosial, Pondok Pesantren adalah subkultur yang 

hegemonik dalam pembentukan corak keberagamaan masyarakat muslim Indonesia, 

namun kehadiran media baru yang menciptakan digital subculture seperti menjadi  anti-

tesis dari posisi subkultur pesantren.   

Digital subkultur memiliki pengaruh yang kuat dalam membentuk konstruksi 

pemahaman keislaman masyarakat muslim kontemporer, terutama bagi masyarakat 

muslim generasi milenial yang tidak terdidik dalam kultur Pondok Pesantren. Oleh 

karena itu, penetrasi media digital menjadi tantangan bagi otoritas religius tradisional 

yang dibentuk melalui Pondok Pesantren dan ormas Islam. Aktor-aktor baru yang 

muncul melalui digital subkultur membangun otoritasnya berbasis virtual, seperti 

kemunculan tokoh-tokoh Salafi dalam dakwah virtual tentu menciptakan fragmentasi 

otoritas terhadap tokoh-tokoh Pondok Pesantren dan ormas mainstream. Fragmentasi 



1400 

otoritas itu dapat dilihat seara jelas dengan membandingkan jumlah  jumlah viewers 

chanel youtube Khalid Basalamah dengan Mustofa Bisri, Quraish Shihab, Idrus Ramli, 

TGB Zainul Majdi, dan ustaz ustaz lainnya. Khalid Basalamah menjadi penceramah 

agama yang paling banyak ditonton di youtube mengunguli nama-nama besar intelektual 

muslim kampus dan tokoh tokoh Ormas Islam tersebut. Fakta ini menujukkan bahwa 

dalam subkultur digital, kelompok Salafi tampaknya lebih memahami bagaimana  ajaran 

agama  dikomunikasikan, dikonsumsi, dibagikan, sehingga  diterima secara luas oleh 

masyarakat jaringan (network society). 

Demikian pula di Lombok,  media digital sangat efektif bagi  dakwah komunitas 

Salafi dalam melakukan proliferasi ajarannya, dan di sisi yang lain untuk melakukan 

risilensi eksitensial  dari  kekuatan-kekuatan dan tekanan ormas Islam seperti NU dan 

NW. Secara umum, pertumbuhan pengikut Salafi di Lombok menujukkan peningkatan. 

Salah satu faktor signifikan yang menopang perkembangan kelompok Salafi adalah 

kehadiran digital subculture. Karena era new media telah mengubah hal-hal yang sifatnya 

manual-tradisional menjadi bersifat online-digital. Dalam konteks ini, media sosial 

sebagai platform berbasis internet telah memudahkan pengguna (user) dalam 

memproduksi berbagai konten, tak terkecuali konten-konten agama Islam. Media sosial 

memiliki kekuatan efek berantai, sehingga spektrum transmisi wacana atau ideologi 

keagamaan dapat menjangkau lintas audiens. Digital subculture merupakan sebuah 

konsep yang menjelaskan bahwa teknologi dan internet secara signifikan membentuk 

cara manusia berinteraksi, berperilaku, berpikir dan berkomunikasi dalam lingkungan 

sosialnya,( Mustafa Ayad,2021:9).  

Produksi konten dakwah Salafi tentu juga menjadi bentuk promosi ideologi dan 

lembaga-lembaga Pendidikan yang mereka kelola. Dengan  menyasar komunitas-

komunitas digital secara luas, spektrum ajaran-ajaran Salafi  mampu menjangkau dan 

diteriama oleh lintas audiens. Pada akhirnya, pengaruh  digital subculture yang 

dimanfaatkan oleh kelompok Salafi ini tidak hanya termanifestasi dalam ruang online, 

tetapi juga terekspresikan dalam ruang offline, yakni dalam kehidupan nyata sehari-hari. 

Misalnya bagaimana Salafi di Lombok semakin berkembang ke berbagai desa dan 

semakin menujukkan identitas khasnya yang bereda dengan kelompok Islam mainstream.  

Sebelum era media internet, Muhammadiyah, NU, NW melahirkan tokoh-tokoh 

utama yang memegang otoritas keagamaan.  Tetapi, sekarang di tengah tumbuhnya 

“digital subculture”, tiga ormas tersebut mendapat saingan dari tokoh-tokoh ustaz Salafi 

yang  dengan cepat mampu beradaptasi terhadap perkembangan teknologi dan media 

baru. Dalam konteks Lombok, kelompok Salafi sangat tanggap, responsif, dan 

memanfaatkan media digital dengan baik. Mereka memanfaatkan berbagai faltform 

media sosial untuk mendesiminasikan paham-paham keagamannya. Sementara itu,  fatwa 

dan ajaran-ajaran dari kalangan NU, NW, Muhammadiyah  di Lombok  masih belum 

maksimal memanfaatkan teknologi digital dan media baru.    

Kini penggunaan media sosial tidak terbatas hanya untuk mengiklankan produk, 

namun juga mulai banyak digunakan untuk menyebarkan pesan agama dan moral, (Din 

wahid,dan Jamari Makruf,2017:5. Seperti riset yang dilakukan Rozehnal, ia memetakan 

bagaimana tumbuhnya beragam  ekspresi keagamaan dalam kultur cyber-Muslim, seperti 

Islam sufisme, Salafisme, feminisme Islam, jihadist group, yourh millennial muslim dan  

komunitas-komunitas lain, mereka berlomba-lomba mencari pengaruh di media social 



1401 

(influencer), (Miski Mudin,2019:3). Fenomena ini menujukkakan,  bagaimana  domain 

agama dan beragam perbedaan pandangan dan ekspresi Islam sepenuhnya sudah 

terdigitalisasi.  Kapitalisasi ruang digital menjadi sangat penting hari ini. Pembentukan 

otoritas, memperbanyak pengikut (jamaa’ah), dan menciptakan popularitas semuanya 

bisa dilakukan dengan memanfaatkan media sosial. Otoritas yang dibentuk secara 

tradisional dan konvensional sepert di Pondok Pesantren, semakin tergerser oleh otoritas 

virtual yang dibentuk melalui digital Islam.  Ada kecenderungan baru dalam pencarian 

identitas Islam dan kesalehan yaitu, from traditional Islam to digital Islam. Shifting 

paradigma semacam inilah yang membuat kelompok Salafi diterima secara luas oleh 

masyarakat yang tumbuh dalam kepungan media digital, sehingga banyak masyarakat 

beralih menjadi pengikut ideologi Salafi, baik dalam masyarakat Urban seperti artis 

hijrah, pun di masyarakat pedesaan yang rural yang dijadikan pembasisan ideologi Salafi 

dengan program pembangunan musholla dan masjid.   

 

E. KESIMPULAN 

Di tengah resistensi dan konflik, Pendidikan Salafi semakin berkembang.  Kemampuan 

mengelola konflik menjadi peluang dan modal sosial yang dimiliki semakin meneguhkan 

eksistensinya di Lombok.  Berdasarkan  data temuan di lapangan, Sebagai sebuah gerakan 

transnasional perkembangan Pondok Pesantren Salafi, telah ditopang oleh beberapa modal 

Sosial utama pasca Orde Baru : pertama,  bantuan finansial dari  Kuwait dan Saudi Arabia. 

Sumbangan dari kedua Negara tersebut merupakan modal utama dalam mengembangkan 

lembaga pendidikan sebagai medan dakwah ideologi Salafi di Lombok. Kedua, modal sosial 

bonding, merupakan ikatan sosial yang dibangun berdasarkan kesamaan ideologi keagamaan. 

Kuatnya rasa kebersamaan telah menjadikan komunitas Salafi sebagai satu kesatuan  untuk 

saling bahu membahu dalam menegakkan dakwah Salafi, sebagai sebuah kebenaran. Ketiga, 

sosial linking merupakan relasi pendidikan salafi dengan pemerintah. Sosial linking  

merupakan modal yang cukup vital bagi lembaga pendidikan Islam Salafi untuk memperkuat 

eksistensi  ditengah  resistensi dari komunitas yang berbeda. Kuatnya modal sosial linking  

telah menempatkan pendidikan Salafi  memiliki jaringan kuasa, sehingga  mendapat 

legitimasi dari dua Negara yaitu Indonesia dan Saudi Arabia. Keempat, Brending Kurikulum, 

kurikulum memiliki posisi sentral dalam Institusi pendidikan. Lembaga pendidikan Salafi 

telah berhasil membranding kurikulum dengan  program unggulan tahfidz al-Qur’an, Bahasa 

Arab dan kajian turats, kurikulum ini mendapat dukungan dan  apresiasi dari masyarakat.  

Kelima, sistem  boarding school,  Seiring dengan peningkatan mobilitas dan kesibukan orang 

tua yang cukup padat. Sistem boarding school akan menjadi pilihan utama. Dengan 

menempatkan putra/putrinya di lembaga pendidikan yang menerapkan sistem boarding 

school, untuk melindungi anaknya dari pergaulan bebas yang dapat merusak masak depan. 

Boarding School merupakan modal sosial  yang dibangun dari kepercayaan masyarakat, 

untuk membendung penetrasi budaya hedonistik dan popular yang semakin  massif. 

Berdasarkan data dan fakta empris, bahwa Pendidikan Islam Salafi  memiliki modal 

sosial dan financial  yang sangat kuat untuk mendukung kegiatan pendidikan di Lombok. 

Sebagai gerakan dakwah, pendidikan Islam Salafi  fokus pada kegiataan pendidikan dan 

dakwah untuk menyebarkan ideologi Salafi di Lombok. Apresiasi dan dukungan yang 

semakin meluas dari masyarakat merupakan modal sosial yang tetap harus dijaga untuk 

menopang pendidikan Salafi ke depan. Perubahan paradigma sosial masyarakat dengan 

menempatkan lembaga pendidikan yang berkulitas dan dapat memenuhi ekspektasi 



1402 

masyarakat sebagai dasar untuk menentukan pilihan pendidikan.  bukan tidak mungkin dalam 

konteks lokal, pendidikan Islam Salafi memiliki potensi yang besar untuk berkembang 

semakin pesat, bahkan akan menjadi alternatif utama dalam pemilihan pendidikan Islam di 

Lombok. 

 

 

Daftar Pustaka. 

           Al-Jabiri, Muhammad  Abid, (2014), Formasi Nalar Arab Kritik Tradisi dan    Wacana  

                 Agama, Yogyakarta :IRCIsoD.  

 

Abu Bakar, Irfan & Idris Hamay, (2020), Resiliensi Komunitas Pesantren Terhadap   

      Radikalisme   Sosial Bonding, Sosial Bridging, Sosial Linking,Jakarta:CSRC 

 

     Abdullah,  Amin ,( 2021), Multidisiplin,Interdisiplin,& Transdisiplin Metode Studi   Agama \ 

            Islam di  Era Kontemporer,Yogyakarta:IB Pustaka Cahaya   Bangsa,. 

 

     _____________(2010), Islamic Studies di perguruan Tinggi Pendekatan Integratif     

             Interkonektif, Yogyakarta:Pustaka Pelajar,. 

 

      Abu El Fadl,  Khaled,  (2005), Selamatkan Islam dari Muslim Puritan,Jakarta:  Serambi,. 

 

Ahmadi, (1991),Sosiologi Pendidikan, Jakarta. Rineka Cipta. 

Ahmadi, Ruslam, (2014).Metodelogi Penelitian Kualitatif ,Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

 

Arendt, Hannah,  (2007), The Origins of Totalitarianisme, USA:Duke University Press. 

 

Amir, Taufik, (2021), Resilinsi Bagaiman Bangkit Dari Kesulitan dan Tumbuh dalam 

Tantangan, Jakarta:Konpas,. 

 

Anderson, Bendick,( 1996) Imagined Communities,Yogyakarta:Insist dan Pustaka pelajar. 

 

Apriansyah, Anggi, (2021), Imajinasi Problematika,Kompleksitas Wajah Pendidikan 

Indonesia, Yogyakarta:Tanda Baca,. 

 

      Arikunto, Suharsini, (2000)Prosedur Penelitian-Suatu Pendekatan Praktis,  Jakarta: PT.  

           Rineka  Cipta,. 

 

       Azra  Azyumardi, (2018) Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Aba XVII  

              &XVIII Akar Pembaharuan Islam di Indonesia, Jakarta: Prenada Media Group. 

        Bartholomew , Jhon Ryan, (2001),  Alif Lam Mim Kearifan Masyarakat  Sasak   

                Yogyakarta:Tiara Wacana,. 

 

       Bourdeiu Pierre, (2015), Arena Produksi Kultural Sebuah Kajian Kajian Sosiologi Budaya,  

          Yogyakarta:Tiara Wacana,. 

 

       Burhani, Ahmad Najib, (1985), Islam Dinamis Menggugat Peran Agama  Membongkar  



1403 

Doktrin  

           Yang Membatu,Jakarta:Kompas,2021. 

       Dhofier  Zamakhsyari  , Tradisi Pesantren :Studi Tentang Pandangan Hidup Kiyai,Jakarta : 

            LP3ES,. 

 

Harahap, Syahrin, Teologi Kerukunan,Jakarta: Pranda Media group,2011. 

Helmi, Masdar (2009) Membaca Agama: Islam   Sebagai Realitas Terkosntruksi, 

Yogyakarta, Kansius:. 

 

Hutington,  Smuel P. (2003), The Class Of Civilization The Remarking Of World Order, 

Benturan antar Peradaban dan Masa Depan Politik Dunia, Terj. M. Sadar Ismail, 

Yogyakarata: Qalam,. 

 

Jamaludin, (2011), Sejarah Sosial Islam di Lombok Tahun 1740-19359studi Kasus terhadap 

Tuan Guru, Jakarta ;Kementerian Agama RI Badan Litbang dan Diklat Puslitabang 

Lektur dan Khazanah Keagamaan,. 

 

      Rahmat, Imdadun, (2008), Ideologi Politik PKS dari Masjid Kampus ke Gedung  Parlemen, 

             Yogyakarta: LKiS, 

 

Juergens meyer, Mark, (1998), Menentang Negara Sekuler : Kebangkitan Global 

Nasionalisme Religius, Bandung; Mizan. 

 

Maleong, Lexy J. (2001), Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Rosda Karya. 

 

Meijer , Roel,( 2009) Global Salafi   sm Islam New Religious Movemant,London: C.Husrt & 

Co,. 

 

       Muhajir , Noeng, (2007), Metodologi Penelitian Kualitatif, Yogyakarta: Rake Sarasin. 

  

Musyafak, Najahan, (2020), Resiliensi Masyarakat Melawan Radikalisme aksi Damai dalam 

Konflik Agama, Semarang,Lawwana,. 

 

      Nurcholis Madjid, et.al.( 2004), Kehammapaan Spritualitas Masyarakat Modern   Respon  

         dan Tranformasi Nilai-Nilai Islam Menuju Masyarakat  Madani ,Jakarta: Mediacita,.  

 

      Rahmat, Imdadun,( 2008), Ideologi Politik PKS dari Masjid Kampus ke Gedung Parlemen, 

             Yogyakarta: LKis. 

 

Putnan, RD.et.al, (1993) Making Democracy Work Civic Traditions in Modern  Italy,(New   

       York:Princeton University Press. 

 

Ridwan, Nur Khalik, (2004), Agama Borjuis Kritik Atas Nalar Islam Murni, Yogyakarta: 

Arruza Media,. 

 

_______________, (2002) Pluralisme Borjuis Kritik atas Nalar Pluralisme Nur Kholis 



1404 

Majid, Yogyakarta:Genta Press. 

 

_______________,(2021) Islam Borjuis dan Islam Proletar Konstruksi Baru Islam di 

Indonesuia,Yogyakarta: Galang Prss.   

 

Rizer, George, (2003), Teori Sosial Postmodern, Yogtakarta :Kreasi wacana. 

Salaeh, Fauzan (2020). Teologi Pembaruan Pergeseran Wacana Islam Sunni di Indonesia 

Abad XX, Yogyakarta:Sura Muhammadiyah,. 

 

Saparudin,( 2017), Ideologi  Keagamaan  dalam pendidikan, diseminasi dan Kontestasi pada 

Madrasah dan Sekolah Islamdi Lombok, (Jakarta:Onglam Book. 

 

      Santoso, Thomas,( 2020), memahami Modal Sosial,Surabaya:Pustaka Saga. 

 

 Sugiyono. (2006.) Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan  

R&B. Bandung: Alfabeta.  

 

Wahid  Abdurrahman (ed), (2009), Ilusi Negara Islam  Ekspansi Gerakan Islam  

Transnasional  di Indonesia, Jakarta: Kerjasama GerakanBhineka  Tunggal Ika,The 

Wahid Institut,  Ma’arif Institut. 

 

     Wahid, Din, Jamhari Makruf,(ed),(2017), Suara Salafisme Radio Dakwah di Indonesia 

          ,Jakarta:PPIM UIN Jakarta dan Prenanda Media. 

 

     Wijaya, Aksin, (2012)Menatap Wajah Islam Indonesia, Yogyakarta:IrCisoD. 

 

     ____________, (2012),Menusantarakan Islam: menelusuri Jejak pergumulan Islam Yang Tak  

             Kunjung Usai di Nusantara,Yogyakarta: STAIN   Ponorogo Press. 

 


