Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-1SSN: 2614-4018
DOI: 10.30868/ei.v11i01.2981 E-ISSN: 2614-8846

Resilience, Accommodation and Social Capital Salafi Islamic
Education in Lombok

Muharir

UIN Mataram-Lombok, Indonesia
muharir09@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to find the social capital owned by Salafi education, which causes it thrive in the
midst of resistance and diversity of Islamic educational institutions in Lombok. This field
research uses qualitative-descriptive analysis, with the analytical framework of Reivich's theory
of resilience, Shattle's and Boerdeou's social capital theory. The data was collected through
observation, interviews, documentation and netnography; namely searches on social media such
as on YouTube, Facebook, and online TV. The data are presented deductively and then processed
using the Milles and Haberman procedure. Data analysis was carried out in several stages such
as; data collection, data reduction, data display and data verification. This study found that
social capital that strengthens the resilience and immunity of Salafi education from external
threats includes several things; financial capital, social bonding, social linking, curriculum
branding, and the boarding school system. The acceptance and appreciation of the community
along with the increasingly widespread field of da'wah for Salafi groups in Lombok are strong
indications that shows Salafist educational institutions have better prospects, even in the future.
On the other hand, the rapid development of Salafi education in Lombok has become a place for
the proliferation of Salafi proponents and purificative spirits. Thus, this fact will certainly have
the potential to increase tensions in the future, especially ideological conflicts, in the midst of the
majority moslems Lombok community whom adhere to Ahlussunah wal-jama'ah.

Keywords: resilience, Soscial Capital, social bonding dan Lingking, Brending Kurikulum,
Boarding School

1383


mailto:muharir09@gmail.com

A. PENDAHULUAN

Kebijakan pemerintah pada masa Orde Baru terhadap umat Islam dapat dipetakan
menjadi dua yaitu: memajukan kesalehan pribadi dan menentang Islam Politik (islamisme).
Dalam menghadapi umat Islam, pemerintanh Orde Baru meniru strategi Snouck Hugronje,
dengan cara memisahkan Islam sebagai Agama dan Islam sebagai pandangan hidup politik
(Savran Billahi dan Idris Thaha, 2016:16). Kebangkitan islamisme dicurigai akan mengangu
stabilitas politik, dan pembangunan nasional. Penyempitan ruang gerak umat Islam, termasuk
Islam Salafi telah menghambat laju perkembangan afaratus dan lembaga pendidikan Islam
Salafi di Indonesia termasuk Lombok.

Berdasarkan sebaran data lembaga pendidikan Islam Salafi pada masa Orde Baru, hanya
terdapat Pondok Pesantren Jamaludin Al-Manar Bagik Nyaka yang didirikan oleh TGH
Abdul Manan pada tahun 1989, pada awalnya berafiliasi ke NU. Setelah dipimpin oleh
TGH. Husni Abdul Manan dan adiknya TGH Manar ideologi Islam Salafi mulai
didakwahkan di Lombok Timur, ,(Din Wahid &Jamhari Makruf,2017:186).

Perkembangan lembaga pendidikan Islam Salafi di Lombok tidak bisa dilepas dari
kontribusi TGH Husni Abdul Manan. Dakwah ideologi Islam Salafi telah bertransformasi ke
berbagai wilayah yang ada di Lombok. Persebaran ideologi Salafi diikuti dengan pendirian
lembaga pendidikan Salafi telah menambah dinamika keragaman pendidikan Islam di
Lombok.

Reformasi 1998, telah memberikan ruang ekspresi yang begitu luas untuk hadirnya
beragam pemikiran dan ideologi keagamaan di Indonesia. Terbukanya ruang demokratisasi
berdampak positif terhadap kehidupan berbangsa dan bernegara. Demokrasi dan keterbukaan
arus informasi telah munculnya gerakan Islam transnasional yang cendrung ekslusif dan
membenturkan agama dengan tradisi lokal dan Pancasila sebagai landasan kehidupan
berbangsa dan bernegara (Saparudin dkk,2015:16).

Keterbukaan arus informasi dan demokrasi telah memberikan ruang ekspresi seluas-
luasnya untuk tumbuh-kembang lembaga pendidikan Islam dengan beragam ideologi, tidak
terkecuali lembaga pendidikan Salafi. Pasca Orde baru pertumbuhan lembaga pendidikan
Islam Salafi yang semakin massif di Lombok, disebabkan oleh beberapa hal:

1. Legitimasi Negara.

Pasal 29 UUD 1945 secara jelas menegaskan bahwa negara berdasarkan atas
Ketuhanan Yang Maha Esa dan Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk
memeluk dan beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya masing-masing.
Berdasarkan ketentuan pasal 29 UUD 1945, bahwa negara berkewajiban memberikan
jaminan untuk tumbuh kembang keyakinan keagamaan di Indonesia. Beragama
merupakan hak asasi manusia yang paling mendasar dalam kehidupan berbangsa dan
bernegara.

Sejak disahkan dan diberlakukannya undang-undang No 9 Tahun 1998, tentang
kemerdekaan menyampaikan pendapat di muka umum. Secara konstitusional Negara
telah memeberikan ruang kepada seluruh warga Negara untuk berkumpul dan berserikat
mengekspresikan beragam keyakinannya. Landasan konstitusional inilah menjadi pintu
masuk bagi beragam ideologi keagamaan transnasional ke Indonesia, melakukan
infiltrasi ke masjid kemudain merambah pada lembaga pendidikan untuk memperluas
strategi dakwah dalam rangka meneguhkan eksistensinya di Lombok.

1384



2. Pergulatan panjang dua arus utama Islam di Indonesia, tradisionalis dan modernis atau
dalam bahasa Deliar Noer disebut Islam modern, telah melahirkan ekspresi keagaam di
Indonesia yang berbeda (Lukman Santoso,2014: 8). Kelompok Islam tradisional, cukup
akomodatif dengan praktik popular ataupun tardisi Islam lokal seperti maulidan,
branzanji, zikiran dan ziarah kubur. Sementara arus modernis terus menyuarakan ekpresi
keagamaan Islam puritan, dengan cara membersihkan ajaran agama Islam dari unsur-
unsur yang tidak memiliki dasar di dalam al-Qur’an dan hadits yang autentik. Deliar Noer
menyebut kelompok yang mengusung gerakan pemurnian Islam seperti Muhammadiyah,
Persis, Sumatra thawalib, dan dalam koteks Lombok termasuk Salafi-Wahabi.
Eksistensi Islam modernis memiliki akar historis yang cukup panjang dan telah
membentuk imajinasi keagamaan Muslim Indonesia dengan semangat puritanisme,(
Dealiar Noer,1966: 15).

Berkembangnya wacana Isim Liberal yang digagas oleh para Sarjana Muslim
Indonesia, kemudian disemai ke dalam institusi pendidikan tinggi Islam. Kondisi ini
telah mendorong kebangkitan kembali Islam modernis-fundamental sebagai antitesa
terhadap wacana liberalisme pemikiran Islam, (Greg Barton,1999:215)..

Seorang peneliti Islam Indonesia, Martin van Bruinessen menjelaskan bahwa
terdapat kecenderungan penguatan arus konservatisme di kalangan Muslim Indonesia-the
conservative turn, Martin van Bruinessen,(Ed),2014:56). Hal ini disebabkan oleh
meningkatnya arus balik pelajar dari Saudi Arabia dengan menyebarkan Islam dengan
semangat puritanisme . Semakin terdevaluasinya pengaruh pandangan Islam liberal-
proggresif di sanubari masyarakat Muslim Indonesia, (Supriyanto Abdi, 2020:211).
Fenomena ini ditandai dengan semakin meningkatnya gejala intoleransi’ baik sesama
Muslim ataupun dengan kalangn non-Muslim, Azzyumardi Azzra, 2022,3). Kebangkitan
gerakan ideologi Islam Salafi saat ini memliki korelasi dengan pemahaman Islam
modernis yang berekembang pada masa pra kemerdekaan.

Dakwah ldeologi Islam Salafi yang dilakukan di masjid, lembaga pendidikan,
daurah, media Sosial, radio, televisi, penerbitan, dan majalah. telah berhasil menyasar
berbagai lapisan masyarakat. Kehadiran Ideologi Islam Salafi yang semakin meluas,
pada kadar tertentu telah mereduksi otoritas keagamaan ormas Islam di Lombok, seperti,
NW, NU dan Muhammadiyah.

3. Penetrasi teknologi informasi, telah melahirkan ruang publik muslim yang semakin luas.
Hal ini menyebabakan otoritas keagamaan tidak lagi bersifat tunggal. Muculnya otoritas
keagamaan (tuan guru) diberagam ruang publik muslim, telah memberikan berbagai
pilihan terhadap ideologi keagamaan.

Sebelum kedatangan ideologi Islam Salafi, masyarakat Lombok mayoritas
beragama Islam, dengan ekspresi keagamaan yang khas ‘ah}lussunah waljama>’ah.
Model pemahaman keagamaan yang didasarkan pada fiqith Syafi’iyah, teologi
Asy’ariyah-Maturidiyah dan Tasawuf al-Gazali, (Fahrurrozi,2020,24). Penganut paham
‘ah}lussunah waljama>’ah  cenderung berafiliasi pada organisasi Islam, seperti
Nahdlatul Wathan, dan Nahdlatul Ulama.

Meluasnya ideologi Islam Salafi Pasca Orde Baru di Lombok, menunjukkan
masih melemahnya internalisasi ideologi Islam ‘ah}lussunah waljama>’ah disetiap
proponen organisasi keagamaan, baik itu NW, NU ataupun Maraqit Ta’limat. Tentu ini
akan menjadi tugas berat para tuan guru di tengah meluasnya arus Salafisasi yang
didukung oleh Saudi Arabia dan Kuwait. Memperkuat ideologi Islam ‘ah}lussunah

1385



waljama>’ah untuk membentengi jama’ah dari pengaruh ideologi Islam Salafi yang
semakin menggejala di Lombok, merupakan sebuah keniscayaan. Pada titik tertentu
berkembangnya ideologi Salafi akan mendevaluasi otoritas keagamaan para tuan guru di
Lombok.

4. Sikap akomodatif

Sikap akomodatif komunitas Salafi terhadap lembaga pendidikan formal, sebagai
upaya untuk mendapat legitimasi dari pemerintah Indonesia dan perluasan medan
dakwah. Menyelenggarakan pendidikan formal dalam bentuk Sekolah Islam terpadu
(SIT) dengan mengadopsi kurikulum Dinas pendidikan dan kebudayaan untuk
mendapatkan izin operasional pemerintah Indonesia. Legitimasi Negara terhadap
lembaga pendidikan Islam Salafi akan berimplikasi pada dukungan masyarakat, bantuan
keuangan seperti BOS, PIP, insentif guru (IG) dan bantuan operasional lainya. Tentu,
bantuan ini secara nominal tidak begitu besar jika dibandingkan dengan dukungan dana
dari Saudi Arabia dan Kuwait.

Pertumbuhan dan persebaran lembaga pendidikan Islam Salafi Pasca Orde Baru
mengalami perkembangan cukup pesat di Lombok, hal ini dapat dilihat dari persebaran
data lembaga pendidikan Islam dibawah ini:

Data Pondok Pesntren Salafi di Lombok.
No | Wilayah Pondok Pesantren Salafi

Ponodok Pesantren Assunah Bagik Nayake

Pondok Pesantren Anas Bin Malik di Bebidas Wanasaba

Pondok Pesantren Tahfidzul Qur’an dan Dirasat Islam Ibnu
Abbas, di Suralaga

Lombok  "pondok Pesantren Al-Islah Bina al-Ummah di Aikmel
1| Timur

Pondok Pesantren Darul Palah di Toya

Pondok Pesantren Wadi al- Qur’an di Desa Suntalangu

Pondok Pesantren Jamaludin al- Manar di Bagik Nyake

Pondok Pesantren Utsman Bin Affan di Dasan lekong

Lombok Pondok Pesantren Arrisalah di semparu

Tengah Pondok Pesantren Imam Syafi’i Praya.
Ponpes Abu Hurairah Mataram.
3 Kota Pondok Tahfiz Ubay Bin Ka’ab di Cakranegara

Mataram  |"ponpes Umar Bin Khattab di Karang Pule Sekarbela

Pondok Pesantren As-Sunnah Dasan Tapen

1386



A Lombok | Ponpes Abu Dzar Al Ghifari di Montong Are Kediri
Barat Pondok Pesantren Ibnu Mas’ud di Labu Api.
Pondok Pesantren Muadz Bin Jabal di Pemenang
Lombok —— -
5 Utara Pondok Pesantren Minhajus Shahabah di Gondang
Pondok Pesantren Teladan Imam Syafi’i KLU.

Pasca Orde Baru, kehadiran ideologi keagamaan Salafi, kemudian melakukan infiltrasi ke
dalam lembaga pendidikan sebagai upaya untuk menjaga keberlangsungan ideologi Islam
Salafi. Pada titik ini, pendidikan telah direduksi sedemikian rupa, dijadikan sebagai wadah
indoktrinasi dan reproduksi kader Salafi untuk meneguhkan eksistensinya di Lombok.

Studi mengenai keberadaan kelompok Islam transnasional termasuk ideologi Islam
Salafi tidak begitu marak selama masa Orde Baru. Kajian kelompok Islam di masa itu selalu
dihubungkan dengan sengketa politik yang terjadi sejak demokrasi terpimpin dan hubungan
tidak harmonis antara Islam dengan rezim Orde Baru. Namun, kehadiran kelompok
transnasional, seperti kelompok Salafi seringkali luput dari perhatian para sarjana muslim di
Indonesia,( Imdadun Rahmat,2006:92).

Beberapa studi terdahulu menjelaskan ada simbiosis mutualisme antara ideologi
keagamaan dengan lembaga Pendidikan. Penetrasi ideologi Islam Salafi ke dalam lembaga
pendidikan yang diimplementasikan lewat bahan ajar, kurikulum, dan seperangkat aturan
pembelajaran yang syarat dengan nuansa penguatan ideologi Islam Salafi. Seluruh instrumen
pendukung kegian pembelajaran dijadikan sebagai hiden kurikulum dalam membantu
mengembangkan ideologi Islam Salafi, kemudian menjadi refrensi group.

Kehadiran pendidikan Salafi di Lombok tentu saja tidak lepas dari program globalisasi
Salafi yang disponsori Saudi Arabia. Di dalam banyak literatur menjelaskan, bahwa Saudi
Arabia telah menggelontorkan dana lebih dari USD 90 milyar, yang disalurkan melalui
lembaga Rabithah al- ‘alam al-Islami, dan International Islamic Relief Organization (I1IRO)
ke seluruh dunia untuk mendukung gerakan globalisasi Salafi. Di Indonesia, Rabithah al-
‘alam al-1slami dan International Islamic Relief Organization (IIRO) telah mendistribusikan
bantuannya lewat Dewan Dakwah Islamiah Indonesia (DDII), dan LIPIA untuk mendukung
kegiatan penyebaran ideologi Islam Salafi.( Abdurrahman Wahid (ed),2009:75).

Dalam terminologi bahasa, Salafi berarti pendahulu, sementara dalam konteks Islam,
istilah Salafi merujuk pada para pendahulu yang berada pada periode nabi, sahabat dan
tabi’in,(Khaled Abu El Fadl,2005:04). Dalam lintasan Sejarah Islam, terminologi Salafi
disandarkan kepada tahapan sejarah yang merujuk pada masa 3 abad pertama tahun Hijriah
yaitu pada masa sahabat , tabi’in, dan tabi at tabi’in yang dikenal dengan Salafus Shaleh.

Pertumbuhan lembaga pendidikan Salafi semakin pesat, meskipun mendapat resistensi
dari sebagaian besar masyarakat dan ormas keagamaan mainstream di Lombok.
Berkembangnya pendidikan Salafi ditengah resistensi, tentu ada ‘“sesuatu” yang menjadi
daya tarik bagi masyarakat setempat. Daya tarik inilah yang menjadi modal sosial utama
pendidikan Salafi untuk menopang resilensinya di Lombok.

Lembaga pendidikan Salafi, menyelenggarakan pendidikan dengan bentuk sekolah Islam
terpadu (SIT) dengan system full day School dan Baording School. Hal ini sejalan dengan
ungkapan Karen Bryner bahwa,( Charlene Tan.2011:43), tumbuh kembang sekolah Islam

1387



terpadu pada lembaga pendidikan Islam Salafi, menandakan trend baru dalam dinamika
sistem pendidikan Islam di Indonesia. Salafisme sebagai gerakan transnasional-puritanisme
tidak hanya melahirkan sentimen,( Roel Meijer,2009:58), bahkan pada titik tertentu
menimbulkan chaos,( Hasbialloh,2021: 6-9).

Studi yang dilakukan Noorhaidi Hasan menujukkan bahwa alasan dibalik tumbuh
kembangnya sekolah Islam transnasional adalah kekecewaan terhadap sistem Pendidikan
Nasional yang dianggap tidak mampu merespon kebutuhan kekinian. Rendahnya penguasaan
teknologi dan ilmu pengetahuan sebagai akibat dari kualitas pembelajaran dan fasilitas yang
masih terbatas. Kegagalan dalam membentuk moralitas siswa merupakan ancaman yang
dapat merusak peserta didik, kondisi ini menjadi keprihatinan yang perlu di temukan jalan
keluarnya,( Noorhaidi Hasan,2011:4).

Sebagai pendatang baru pendidikan Salafi, terus berupaya untuk fokus pada
pengembangan dakwah lewat pendidikan dan masjid yang selama ini menjadi corong
publikasi Ideologi Islam Salafi. eksistensi pendidikan Salafi yang didukung oleh modal sosial
dan sikap akomodatif terhadap pendidikan formal akan menjadi fokus kajian artikel ini.
Untuk mendapatkan gambaran yang lebih komprehensif. Tentang modal sosial dan akmodasi
pendidikan salafi, penelitian ini akan di fokuskan ke dalam beberapa rumusan masalah:
pertama, apa modal sosial lembaga pendidikan Salafi dalam memperkuat eksistensinya di

Lombok. kedua Bagaimana prospek lembaga pendidikan Salafi di Lombok pasca Orde Baru.
?

B. LANDASAN TEORI
1. Resiliensi.

Terminologi resiliensi telah digunakan dalam beragam disiplin ilmu-ilmu sosial, seperti
Psikologi, Ekologi, Kesehatan dan penanggulangan bencana, (Irfan Abu Bakar, Idris
helmy:2019:11). Dalam bidang Psikologi resiliensi didefinisikan sebagai kemampuan
seseorang menghadapi  goncangan  kejiwaan tanpa  mengalami  kesulitan,
(Nellaneva,2018:325). Dalam bidang ekologi, resiliensi dimaknai sebagai kapasitas sebuah
sistem untuk menghadapi goncangan sembari menjalani perubahan guna mempertahankan
fungsi, struktur dan identitas. Singkatnya resiliensi merupakan ketahanan seseorang atau
komunitas dalam menghadapi setiap kesulitan, (Irfan Abu Bakar, Idris helmy:2019:17).

Kajian kebencanaan konsep resiliensi tidak lagi dipahami sebagai sesuatu yang bersifat
personality, kompleksitas persoalan yang dihadapi pada setiap peristiwa bencana alam maka
perlu dikembangkan “resiliensi komunitas”, unsur yang cukup penting dalam mengatasi
persoalan kebencanaan berupa koneksitas sosial dan jaringan social, (Irfan Abu Bakar, Idris
helmy:2019:14).

Konteks penelitian pendidikan Islam Salafi di Lombok, kerangka teori resiliensi telah
difokuskan pada modal sosial utama yang dimiliki Pondok Pesantren Salafi di Lombok,
sehingga tetap resilien di tengah tantangan dan resistensi dari muslim Sasak lainnya. Pondok
Pesantren Salafi merupakan corak baru dalam konfigurasi pendidikan Islam di Lombok.
Kebaruan tersebut ditunjukkan dengan pendirian Sekolah Islam Terpadu (SIT). Di samping
itu juga, penamaan Pondok Pesantren Salafi selalu disandarkan dengan nama ulama
S{a>lafus Sh}a>li}th dan memiliki akar tradisi keilmuan yang dengan ideologi keagamaan
Saudi Arabia. Penamaan tersebut sebagai penanda sekaligus identitas untuk membedakan diri
dengan Pondok Pesantren lokal yang lebih dahulu tumbuh dan berkembang di Lombok.

1388



Menurut Reivich dan Shattle, resiliensi sebuah komunitas dapat dilihat dari 7 kemampuan
dasar yang dimiliki, yaitu: regulasi emosi, pengendalian Impuls, optimisme, analisis
penyebab masalah, empatik efikasi diri dan kemampuan meraih aspek positif dari tekanan,
(Najahan Musyafak:2020:49).

2. Pendidikan Islam Salafi

Lombok sebagai sebuah pulau yang memiliki sentuhan religiusitas yang kuat, dengan
mayoritas penduduknya beragama Islam. Lembaga pendidikan Islam tersebar luas di
Lombok termasuk Pondok Pesantren Salafi. Beberapa dekade terakhir bisa dibilang
mengalami perkembangan yang cukup pesat. Pendidikan Salafi merupakan lembaga
pendidikan yang dikelola oleh kuminitas Salafi (Wahabi) yang lenoh berorientasi pada
penguatan ideology salafi untuk menguhkan eksistensinya di Lombok. Keberadaan
pendidikan Salafi semkain meluas di Lombok walaupun mendapat resistensi dari komunitas
mainstream.

Pasca Orde Baru, gelombang Salafisasi di Lombok berkembang semakin pesat. Hal ini
berbanding lurus dengan perkembangan dan pertumbuhan Pondok Pesantren Salafi di
bebrapa wilayah di Lombok Timur, Lombok Tengah, Kota Mataram Lombok Barat dan
Lombok Utara. Dewasa ini pusat gerakan Salafi berada di Pondok Pesantren as-Sunnah
Bagik Nyake dengan Masjid Sulaiman bin Pauzan sebagai sentrum kajian keagamaan
komunitas Salafi di Lombok Timur.

Meluasnya dukungan sebagian masyarakat Lombok terhadap pendidikan Islam Salafi di
tengah resistensi organisasi maenstream, NW dan NU, telah mendorong penulis untuk
mendalami, modal sosial yang dimiliki oleh pendidikan Salafi sehingga dapat berkembang di
tengah resistensi. Dengan mengembangkan Sekolah Islam Terpadu (SIT) komunitas Salafi
telah menawarkan corak baru pendidikan Islam di Lombok. Sebagai pendatang baru,
pendidikan Salafi terus mengembangkan diri di tengah keragaman pendidikan Islam.
Perkembangan pendidikan Salafi tentu ditopang oleh modal social yang kuat sehingga
mampu meresilien dirinya di tengah tekanan dan penolkan masyarakat Lombok.

Secara historis terminologi modal sosial mulai menjadi perbincangan akademik ketika

buku Pierre Bourdieu yang berjudul The Forms of Capital mulai beredar dikalangan
akademik. Bourdieu menyatakan bahwa struktur dan fungsi sosial hanya bisa dipahami
lewat modal sosial dan modal ekonomi yang dimiliki. Teori modal sosial Bourdieu
dipengaruhi oleh kekuasaan, sehingga dalam pemikirannya dipengaruhi oleh dominasi kuasa
terhadap capital, (Abd. Halim,2014:108). Bourdieu menjelaskan definisi dari modal sosial
merupakan keseluruhan sumberdaya baik aktual maupun potensial yang terkait dengan
kepemilikan jaringan, hubungan kelembagaan yang tetap dibangun berdasarkan pada sikap
saling kenal dan saling mengakui,( Jhon Scott,214:242).
Robert D. Putnam, memberikan pengertian bahwa modal sosial merupakan bagian dari
kehidupan sosial masyarakat atau organisasi seperti jaringan, norma, dan kepercayaan yang
mendorong partisipasi dan bertindak secara bersama agar lebih efektif untuk mencapai
tujuan-tujuan bersama,(Putnan, RD.et.al,1993:37). Lebih lanjut Putnan menjelaskan ada
beberapa elemen penting modal sosial yang akan mempengaruhi perkembangan organisasi:
kepercayaan (trust), upaya koopratif antar anggota, mutual afection, penciptaan jaringan
social, (Putnan, RD.et.al,1993:48).

1389



C. METODE
Penelitian ini merupakan field research dengan fokus pada modal sosial pendidikan
Salafi di Lombok untuk menopang keberadaanya di tengah keragaman lembaga pendidikan
maenstream. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif,( Robert C Bogdan
dan Sari Knopp Biklen,1982:35). Dengan pendekatan ini, maka instrumen utama adalah
peneliti sendiri yang akan bertindak sebagai observer dan interpreter. Pengumpulan data
dilakukan dengan metode wawancara, observasi, dokumentasi dan melakukan penelusuran
guna mendapatkan informasi serta petunjuk tentang program dan kegiatan lembaga
pendidikan Salafi, di media sosial seperti facebook, dan youtube. Kerangka teori yang
digunakan sebagai alat anlisis yaitu teori resiliensi reivich-Shattle dan teori modal sosial
Bourdeu.adapun tahapan analisis data mengacu pada prosedur Milles dan Haberman,
meliputi: pengumpulan data, reduksi data, display data dan Verifikasi data,(Sugiyono

,2019:442).

D. HASIL DAN PEMBAHASAN
1.1 Modal Finanacial.

Lembaga pendidikan Salafi di Lombok tidak semata-mata tumbuh dari swadaya
masyarakat dan bantuan pemerintah Indonesia. Melainkan mendapat dukungan finansial
yang kuat dari lembaga donatur Internasional. Diantara sumber pendanaan internasional,
yakni Kuwaiti Charitable Foundation, The Qatari Sheikh Eid Charity Foundation, al
Harmain dan Jamiyyat Thya’ al turats al Islam yang didirikan oleh Tariqg Samiy Sulthan
al-‘Aisy pada tahun 1981,( Abdurrahman Wahid ed,2009:127). S elain dari lembaga-
lembagai Internasional tersebut, juga terdapat sumbangan dari individu yang dikoordinir
oleh Syeikh Fawwaz dari Kuwait. Saat ini donasi individual yang dikelola oleh Syaikh
Fawwaz sedang disalurkan ke pembangunan di beberapa lembaga pendidikan Salafi di
Lombok. Seperti Pondok Pesantren as-Sunnah Bagik Nyake, dengan proyek pelebaran
markas Sulaiman Fauzan al-fauzan. Pembangunan ruang kelas, musahlla di Pesantren
Ibnu Umar Kembang Kerang, Anas Bin Malik di Marembu Desa Bebidas, Kec.
Wanasaba dan Pondok Pesantren Teladan Imam Syafi’l, (Wawancara, 2022).

Berdasarkan hasil observasi peneliti, di beberapa Pondok Pesantren as-Sunnah,
gedung pendidikan terdiri dari lantai 3 dan 4 laintai yang terdiri dari, ruang belajar, ruang
Labkomputer, perpustakaan serta dilengkapi dengan klinik dan santri mart, lebih lanjut
Agus memaparkan bahwa untuk pembangunan fisik sepenuhnya dibiayai oleh bantuan
dana dari donator dari Kuwait,(wawancara,2022). Hal ini didukung oleh fakta
dilapangan, berdasarkan hasil penelusuran peneliti, di beberapa lokasi pembangunan
mushalla, masjid ataupun ruang belajar terpasang plang dengan bendera Kuwait yang
bertuliskan lafadz a~exilsr <u <l sebagai pelaksana pembangunan yaitu Yayasan Hunafa
Lombok.

Bantuan dana Kuwait disalurkan lewat jaringan Salafi dan diperuntukan untuk
pengembangan dalam rangka penguatan ideologi Salafi di Lombok. Bantuan yang begitu
besar dari Negara Timur Tengah untuk menopang keberlangsungan pendidikan Salafi di
Lombok. Pendidikan Salafi tidak mengalami kesulitan financial, baik untuk pengadaan
bangunan fisik, gaji guru dan pegawai serta biaya operasional kelembagaan. Sebagai
gerakan transnasional, di samping bantuan dana dari Negara Arab Saudi. Sumber
pedanaan lainnya berasal dari bantuan pemerintah Indonesia berupa, Bantuan

1390



Operasional Sekolah (BOS), Program Indonesia Pintar (PIP) untuk siswa, Insentif guru,
sertifikasi guru, SPP dan wuang daftar ulang penerimaan santri baru setiap
tahunnya,(wawancara,2022). Dana BOS dan infak santri (SPP) digunakan untuk
membiayai operasioanl sekolah setiap harinya.

Besaran dana Bantuan Operasional Sekolah (BOS), yang disalurkan pemerintah
untuk sekolah yang sudah memiliki izin operasional, dihitung berdasarkan jumlah sanri
yang terdaftar di masing-masing sekolah. Peraturan itu didasarkan juknis yang sudah
diatur dalam Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan (Permendikbud) Nomor 6
Tahun 2021 tentang petunjuk teknis Bantuan Operasional Sekolah. Besaran alokasi di
tentukan oleh jenjang pendidikan, tingkat Sekolah Dasar (SD), Rp. 1.100.000/siswa,
Sekolah Menengah Pertama (SMP), Rp.1.300.000/siswa dan Sekolah Menengah Atas
(SMA), Rp.1.500.000/siswa. Semakin banyak jumlah siswa, maka bantuan dana Bos
akan semakin meningkat, dengan alasan dana Bos sekolah swasta ataupun negeri
berlomba-lomba untuk mendapatkan siswa sebanyak—banyaknya.

Sikap akomodatif komunitas Salafi terhadap lembaga pendidikan pemerintah,

telah memberikan kontribusi positif terhadap perkembangan Salafi, baik pada jumlah
santri ataupun dukungan financial. Alokasi perolehan dana BOS yang begitu besar dari
pemerintah Indonesia di tambah dengan bantuan Negara Timur Tengah, telah
menempatkan lembaga pendidikan swasta yang cukup mampu untuk membiayai
operasional pendidikan. Dengan topangan dana yang besar pendidikan Islam Salafi
tumbuh dan berkembang dengan pesat di tengah keragaman lembaga pendidikan Islam di
Lombok. Fenomena ini menjawab rumor yang berkembangan di masyarakat bahwa
perkembangn komunitas Salafi yang semakin pesat dan diikuti oleh perkembangan
Pondok Pesantren Salafi di pengaruhi oleh kebutuhan pragmatis ekonomis.
Dewasa ini pendidikan tidak hanya dilihat sebagai sarana pengembangan potensi tapi
telah bergeser menjadi sarana mobilitas sosial untuk pembentukan kelas sosial di
masyarakat. Sehingga pilihan pendidikan seseorang telah ditentukan oleh sejauh lembaga
pendidikan tersebut mampu memenuhi ekspektasi masyarakat untuk memperbaiki
kualitas hidup. Dan tidak lagi bertumpu pada ikatan emosional ideologis semata.
Fenomena ini semakin menguat seiring dengan tumbuhnya kesadaran kelas menengah
muslim perkotaan dan pedesaan, dengan menempatkan “kualitas pendidikan” menjadi
indikator utama untuk menentukan pilihan pendidikan untuk anaknya. Berikut tabel
besaran biaya pendidikan dilembaga pendidikan Salafi.

Sumber-sumber potensial pendanaan di atas, merupakan modal finansial yang

telah membantu percepatan akselerasi pendidikan Salafi di Lombok. Dukungan
financial dari negara Timur Tengah (Saudi & Kuwait), dan konsistensi terdap ideologi
keagamaan Salafi ditunjukkan dengan penggunaan simbol sebagai identitas seperti
lihyah, Jubah, Nigop sembari menunjukkan keunggulan dalam Bahasa Arab, tahfidz al-
Qur’ann dan komitmen dakwah untuk memperkuat Salafisme. Keberadaan lembaga
pendidikan Salafi menjadi wadah yang efektif untuk penyebaran dan penguatan identitas
Salafi di daerah ini, (Saparuddin,2022:72).
Studi yang pernah dilakukan oleh Noorhaidi Hasan menyimpulkan bahwa perkembangan
ideologi Salafi, dukungan dana dari Saudi Arabia dan lembaga donator berkontribusi
penting dalam mendukung perkembangan Salafisme dan lembaga pendidikan di
Indonesia. Namun Secara empirik, Salafi-puritan di Lombok memiliki kecendrungan
untuk menjaga jarak dengan politik dan Negara,(Noorhaidi Hasan,2008:9).

1391



1.2 Modal Sosial Bonding

1392

Konsepsi  sosial bonding merupakan relasi saling keterkaitan antara sesama
komunitas, baik yang dibangun berdasarkan nilai, ideologi ataupun tindakan di dalam
suatu komunitas, yang dapat merekatkan kohesifitas sosial untuk memperkuat identitas
sesama komunitas. Menurut Lancee sebagaimana dikutif Colmen, bahwa konsep sosial
bonding menyiratkan kepemilikan ikatan sosial dan kepercayaan yang kuat dalam suatu
kelompok komunitas tertentu,(Lancee,2012:75). Singkatnya sosial bonding merupakan
rasa keterikatan sesama komunitas Salafi yang dibangun berdasarkan kesamaan ideologi
keagamaan.

Setiap komunitas memiliki keragaman modal sosial sebagai alat perekat, dan
dapat diakses oleh setaip anggotanya. Beberapa modal sosial antara lain, kebiasaan atau
tradisi, ajaran agama, dan ideologi kegamaan yang dapat menjadi wadah perekat untuk
membangun rasa kebersamaan untuk kepentingan bersama.

Komunitas Salafi di Lombok memiliki hubungan emosinal yang sangat kuat.
Kesamaan ideologi keagamaan menjadi perekat dalam membangun relasi sosial. Lebih
dari itu, kesamaan pandangan dan pemahaman keagamaan yang khas puritanisme
menjadi modal sosial group untuk bahu membanhu dalam menggerakan dakwah Salafi di
Lombok. Dengan memanfaatkan modal sosial ini, komunitas Salafi di Lombok mampu
bertahan bahkan berkembang di tengah keragaman ideologi keagamaan yang sudah
mapan seperti NW dan NU. Fenomena ini menunjukkan kuatnya relasi bonding sesama
komunitas Salafi karena telah dibangun dengan sikap keakraban yang menjadi ciri dasar
dari relasi bonding.

Pemberdayaan alumni lembaga pendidikan Salafi merupakan kunci utama untuk
memperkuat jaringan pendidikan Salafi Lombok. Persebaran alumni lembaga pendidikan
Salafi seperti Pondok Pesantren Abu Hurairah di Mataram dan Pondok Pesantren as-
Sunah Bagik Nyake, ke berbagai lembaga pendidikan Salafi di Lombok, telah
membentuk jejaraing keilmuan dan ikatan persaudaraan yang dibangun berdasarkan
kesamaan ideologi kegamaan yaitu Salafisme.

Untuk merawat kohesifitas sosial, komunitas Salafi menyelenggarakan kegiatan
kajian rutin setiap malam rabu yang dipusatkan di masjid Sulaiman Fauzan al Fauzan
Bagik Nyake dengan melakukan memobilisasi jama’ah dari berbagai penjuru Lombok.
Interaksi intensif komunitas Salafi di setiap kegiatan kajian keagamaan telah melahirkan
rasa kebersamaan dan militansi group yang semakin kuat di tengah ideologi keagamaan
mayoritas yaitu NW dan NU.

Berdasarkan hasil pengamatan peneliti bahwa, modal sosial bonding memberikan
dampak yang kuat terhadap kohesifitas sosial di level internal komunitas Salafi. Sosial
bonding yang dibangun berdasarkan ideologi keagamaan memiliki kontribusi yang kuat
dalam merekatkan rasa kebersamaan di internal komunitas Salafi. Implikasi relasi sosial
bonding yang kuat dapat dilihat melalui kegiatan kajian keagamaan, halagoh dan dauroh
yang sering dilakukan di Pondok Pesantren as-Sunnah bagik Nyake, dan Ma’had al-Islah
bina al-Ummah di Aikmel, dalam rangka peningkatan pemahaman ideologi keagamaan
yang dilandasi oleh pemahaman Shalafus Shalih

Rasa kebersamaan (solidaritas group) terus dijaga dan dirawat secara bersama-
sama untuk memperkuat dakwah Salafi, baik lewat lembaga pendidikan ataupun kajian di



masjid. Kedua lembaga ini merupakan social capital utama untuk memperkuat jaringan
dakwah Salafisme dan merekatkan hubungan komunitas Salafi yang disemai lewat
kegiatan kajian dan pembelajaran di lembaga pendidikan.

1.3 Modal Sosial Linking

Selain modal sosial bonding, dibutuhkan juga sosial linking yaitu relasi
pendidikan Islam Salafi dengan pemerintah,( Irfan Abu Bakar, 2019:139). Sosial linking
merupakan modal sosial utama bagi pendidikan Islam salafi untuk memperkuat eksistensi
di tengah resistensi dari komunitas yang berbeda. Kemampuan komunitas Salafi dalam
membangun link dengan pemerintah akan menjadi modal sosial kuat untuk menopang
keberadaannya di Lombok.

Terbitnya undang-undang sisdiknas No. 20 tahun 2003, undang-undang No. 18
tahun 2019 tentang Pondok Pesantren dan ditetapkannya 22 Oktober sebagai hari Santri
Nasional. Pemerintah telah memberi ruang yang sangat luas kepada setiap lembaga
pendidikan Islam untuk dikembangkan dengan baik, agar mampu bertahan di tengah
semakin berkembangnya lembaga pendidikan Islam maenstream, seperi NW, NU dan
Muhammadiyah.

Akomodasi komunitas Salafi terhadap sistem pendidikan pemerintah, dengan
menyelenggarakan pendidikan formal dalam bentuk Sekolah Islam Terpadu (SD IT-SMA
IT) dengan memadukan antara kurikulum pemerintah dengan kurikulum Pondok
Pesantren. Pemerintah telah memberikan peluang yang sama bagi ummat Islam untuk
mengakses beragam ideologi keagamaan lewat jalur pendidikan. Dengan lahirnya
Sisdiknas, No 20 tahun 2003, pendidikan Islam memiliki posisi yang sama dengan
pendidikan lainnya. Ruang terbuka telah disiapkan oleh Undang-Undang, sehingga
lembaga pendidikan Salafi memiliki akses untuk ikut terlibat dalam kegiatan lomba yang
diselnggarakan oleh pemerintah, sembari untuk mempublikasi akan keberaadaannya di
tengah lembaga pendidikan formal lainnya.

Dengan izin operasional yang dimiliki, secara konstitusional lembaga pendidikan

Salafi telah mendapatkan legitimasi dari Negara. Secara legal konstitusional lembaga
pendidikan Salafi tidak dapat dibubarkan dan memiliki hak serta kewajiban yang sama
dengan lembaga pendidikan Islam lainnya.
Untuk menjamin kelancaran dan menjaga kualitas penyelenggaraan pendidikan, maka
pemerintah melakukan standarisasi peyelenggaraan pendidikan pada setiap satuan
pendidikan. Standarisasi dilakukan dengan mengintegrasi tiga program jaminan mutu
yaitu, evaluasi, akreditasi dan sertifikasi. Ketiga program ini sebagai upaya pemerintah
untuk meningkatkan penjaminan mutu pendidikan, agar pengguna pendidikan dapat
memperoleh layanan dan kualitas pendidikan sesuai yang diharapkan.

Legitimasi negera terhadap lembaga pendidikan Salafi, merupakan modal sosial
yang sangat penting, sebagai dasar untuk mengembangkan pendididkan formal disatu
sisi, disisi yang lain pendidikan Salafi lebih berorientasi pada penguatan ideologi Islam
Salafi untuk membentuk santri yang siap berkiprah sebagai da’i di tengah masyarakat.
Sebagai gerakan transnasional pendidikan Salafi telah mendapatkan legitimasi dari dua
negara secara bersamaan yaitu Saudi Arabia dan pemerintah Indonesia,
Saparudin,2021:122).

1393



Legitimasi pemerintah Indonesia, dimaknai sebagai dukungan untuk meneguhkan
eksistensi pendidikan Salafi sebagai wadah refroduksi proponen Salafi. Penerapan
kurikulum transnasional lebih berorientasi kepada tujuan pragmatis, yaitu untuk
mendapat dukungan dana dari negara timur Tengah dan memperkuat relasi keilmuan
pendidikan Salafi dengan universitas di Saudi Arabia. Dengan adanya tawaran program
beasiswa dari pemerintah Saudi Arabi, maka santri lembaga pendidikan Salafi akan lebih
mudah untuk diterima. Pada titik ini, dukungan dua Negara terhadap lembaga pendidikan
Salafi tentu dapat mempercepat akselerasi pertumbuhan dan perkembangan ideologi
Salafi di Lombok.

Dipanyungi oleh sistem pendidikan nasional, lembaga pendidikan Salafi memiliki
hak, peran dan fungsi yang sama yaitu untuk mengembangkan kemampuan dan
membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat, dalam rangka mencerdaskan
kehidupan bangsa, yang bertujuan mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi
manusia yang beriman dan bertakwa kepada tuhan yang maha esa, berahlak mulia, sehat
jasmani, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga Negara yang demokratis
dan bertanggungjawab, (Sisdiknas No 20 Tahun 2023).

Lembaga pendidikan Islam Salafi tidak memiliki afiliasi khusus dengan
organisasi Islam manapun. Tetapi terbuka dan menerima santri dari berbagai latar
belakang organisasi yang di Lombok dan Indonesia. Lembaga Pendidikan Salafi di
Lombok, dengan sekolah Islam terpadu (SIT) sangat sulit untuk dipisahkan dengan
gerakan dakwah yang sedang di perankan. Lembaga pendidikan Salafi lebih terkenal
dengan otoritas keagamaan yang puritan, telah menjelma menjadi lembaga dakwah.
Pendidikan Salafi berjuan untuk mengajarkan siswanya “fafaqquh fiddin” yang berbasis
pengautan akidah tauhidi. Hal ini sejalan dengan orientasi pendidikan yang dikonstruksi
oleh Ibnu Taimiyah yaitu penguatan akidah tauhid santri dan menjaga dari segala bentuk
penyimpangan praktik keagamaan yang sudah tercemar oleh prilaku bid’ah,( Abu
Muhammad Igbal,2020:22).

Salafisme puritan memilih untuk tidak terlibat dalam aktiviatas politik, sikap yang
mengedapan ketaatan terhadap pemerintah, ditunjukkan dengan patuh terhadap setiap
kebijakan politik. Di beberapa ceramah agama di media sosial, da’i-da’i Salafi
mengharamkan mengkritik pemerintan muslim apalagi melakukan pembagkangan
(demonstrasi) secara terbuka untuk menolak kebijakan pemerintah,(wawncara,2022).

1.4 Brending Kurikulum

1394

Fenomena munculnya lembaga pendidikan Islam dengan mengembangkan
Sekolah Islam terpadu (SIT) dengan program unggulan Bahasa Arab, tahfidz al-Qur’an
dan turats semakin meluas di Lombok. Secara historis, menguatnya fenomena ini
merupakan akibat dari transformasi gerakan transnasional yang mengusung gagasan
Islam murni, dengan menempatkan tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab, sebagai program
unggulan di lembaga pendidikan dan pada saat yang sama,(Saparudin,2018:292).
program ini mendapat dukungan dan apresiasi dari berbagai kalangan masyarakat di
Lombok.

Kurangnya sentuhan kreatif terhadap kurikulum pembelajaran di lembaga
pendidikan Islam mainstream (madrasah), telah melahirkan kejenuhan di masyarakat.
Sebagian masyarakat masih memiliki kesan, bahwa madrasah dianggap masing kurang
kompetitif secara kualitas. Penerapan kurikulum dikbud/kemenag selama ini hanya



dilakukan secara kaku dan rigid, tanpa ada sentuhan kreatifitas dari pengelola untuk
mendesain kurikulum yang lebih responsif terhadap kebutuahan masyarakat. Perubahan
kurikulum yang dilakukan oleh pemerintah selama ini, tidak menyentuh persoalan
substansi pendidikan, sehingga perubahan kurikulum belum memberikan dampak yang
berarti terhadap perbaikan output pendidikan nasional.

Ruang kosong inilah yang coba di isi oleh lembaga pendidikan Salafi, dengan
menjadikan kurikulum tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan kajian turats sebagai program
unggulan, untuk membentuk generasi yang cinta dan paham al-Qur’an hadits. Kehadiran
program ini di tengah masyarakat yang membutuhkan kurikulum dengan nuansa baru
telah menjadi daya tarik tersendiri bagi masyarakat Lombok. Program ini terus
dibrending sedemikian rupa, kemudian menjadi ikon di lembaga pendidikan Salafi.
Sehingga image yang berkembang di masyarakat, pendidikan Salafi di identikan dengan
sekolah tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan turats.

Di lembaga pendidikan Salafi, Tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab mendapatkan

perhatian yang cukup serius dari pengelola, karena menghafal sejumlah surat/juz menjadi
persyaratan kelulusan santri, (wawancara, 2022). Secara teologis menghafal al-Qur’an
merupakan ibadah dan prestasi religius yang sangat tinggi dihadapan tuhan. Secara
Sosiologis para penghafal al-Qur’an mendapatkan penghargaan yang tinggi dari
masyarakat sekitarnya.
Selain tahfidz al-Qur’an, program pembinaan Bahasa Arab juga menjadi skala prioritas di
setiap jenjang pendidikan Salafi. Bahasa Arab tidak hanya diposisikan sebagai bahasa
komunikasi semata. Tetapi sebagai kewajiban bagi setiap muslim, karena untuk
memahami Islam secara benar dan mendalam diharuskan untuk memahami tata bahasa
dan bahasa Arab dengan baik,(wawancara, 2022).

Keunggulan dalam bidang tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan turats telah
mendapat apresiasi dari masyarakat. Perlombaan dalam bidang Sains, matematika,
seringkali memenangkan pada setiap level kompetisi di tingkat kecamatan kabupaten dan
Provensi,(wawancara,2022). Prestasi yang diperoleh telah melahirkan persepsi positif dan
simpati pada lembaga pendidikan Salafi, dari masyarakat yang lebih luas. Dengan
membranding program unggulan tahfidz al-Qur’an, Bahasa Arab dan kajian turats,
kemudian dibuktikan capaian prestasi yang diperoleh, program unggulan ini menjadi
daya tarik bagi berbagai lapisan masyarakat di Lombok. Apresiasi tersebut tidak hanya
datang dari komunitas Salafi, juga datang dari luar Salafi yang menyekolahkan putra-
purinya hanya untuk memperkuat hapalan al-Qur’an dan Bahasa Arab.

Program unggulan pendidikan Islam Salafi teleh menggeser orientasi pendidikan
masyarakat Lombok. Pilihan terhadap pendidikan tidak lagi di dasarkan pada kesamaan
ideologis. Akan tetapi pilihan tersebut didasarkan pada pertimbangan rasional kebutuhan
akan pendidikan yang bertumpu pada proses pengembangan potensi santri, terutama ilmu
keagamaan, tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab. Pendidikan sebagai sarana mobilitas
sosial, dan untuk mendapatkan akses pekerjaan, ekonomi, politik secara lebih luas
sehingga melahirkan kelas menegah muslim pedesaan dan perkotaan.

Fenomena ini telah mempengaruhi paradigma berpikir masyarakat tentang
pendidikan. Pilihan pendidikan yang didasarkan pada “mutu” ataupun program unggulan
telah menjadi barometer utama masyarakat Lombok dalam menentukan lembaga
pendidikan. Sehingga sentimen ideologi keagamaam tidak sepenuhnya berbanding lurus
dengan pilihan pendidikan. Seiring dengan semakin menguatanya program unggulan dan

1395



1396

prestasi akademik, sentimen ideologi keagamaan semakain terdevaluasi dari panggung
kontestasi untuk mendapatkan legitimasi dari masyarakat. Penelitain Hasbialloh
menunjukkan bahwa di Kota Mataram 70% santri Pondok Pesantren Abu Hurairah
berasal dari luar ideologi Salafi, sementara di Pondok Pesantren as-Sunah Lombok timur
skitar 70% santri berideologi Salafi, dan 30% luar as-Sunnah, (Hasbialloh,2021: 45).
Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dengan branding kurikulum pendidikan Salafi
telah berhasil menarik simpati dan dukungan terhadap lembaga pendidikan dari berbagai
ideologi keagamaan yang berbeda.

Jika merujuk data di atas, maka dapat dikatakan masyarakat urban di kota
Mataram yang terdiri dari kalangan kelas menegah muslim memiliki kecenderungan
memilih sekolah Islam, dalam hal ini Pendidikan Islam Salafi dan di saat yang
bersamaan mereka tak terlalu terikat dengan fanatisme ideologi ormas.

Jika mengacu pada Weber, bahwa ciri kelas menegah terletak pada etos kerjanya

yang didasari oleh nilai-nilai agama. Hal ini juga berlaku untuk melihat kelas menengah
muslim di Indonesia, mereka memiliki etos kerja dengan spirit keagamannya. Kelas
menengah muslim Indonesia tumbuh sebagai kelas yang cenderung hendak
memunculkan identitas Islamnya. Dalam kaitan itu, maka sangat wajar ketika 70 persen
kalangan menengah muslim di kota Mataram memilih Pondok Pesantren Salafi bagi
putra-putrinya, karena dianggap memiliki keungggulan kurikulum dibanding lembaga
pendidikan lain yang dikelola oleh ormas tertentu.
Kecenderungan kelas menengah muslim baik di Lombok, menjelaskan bahwa identitas
Islam begitu penting bagi mereka, terutama dalam pendidikan putra-putrinya.
Kecenderungan ini juga disebabkan oleh karkteristik kelas menengah muslim yang
senang mengkonsumsi produk, baik dalam bentuk komoditas barang maupun ritual yang
diproduksi secara komersil dan komunal,(Ansori,2009:87).

Tujuan pendidikan Salafi, untuk membentuk santri yang memiliki pemahaman
keagamaan yang murni berdasarkan al-Qur’an dan hadits. Maka pendidikan Salafi
dikonstruksi lebih berorientasi pada penguatan nilai nilai teosentrisme walaupun mereka
menyelenggarakan sekolah Islam terpadu (SIT). Pendidikan Salafi diformat untuk
memperkuat gerakan ideologi keagamaan dengan mencetak proponen Salafi, agar
mampu berdakwah di tengah masyarakat. Untuk mendukung tujuan ini, penguatan
tahfidz al-Qur’an, pembinaan Bahasa Arab, dan kajian turats menjadi sebuah
keniscayaan untuk membentuk juru dakwah yang memiliki kemampuan agama yang
mendalam untuk pembentukan kesalehan personal yang menjadi ciri dari seorang
mubalig Salafi.

Di beberapa lembaga pendidikan Salafi, Kurikulum pendidikan selain diakreditasi
oleh pemerintah Indonesia, juga di akreditasi oleh Saudi Arabia yaitu Universitas
Madinah dalam rangka menjaga ksesinambungan dan linieritas kitab-kitab yang dijadikan
refrensi dalam kegiatan belajar mengajar. Akreditasi  Universitas Madinah untuk
mempermudah seleksi program beasiswa di Universitas Islam di Madinah dan LIPIA
Jakarta dan.

Berdasarkan paparan hasil kajian disertasi ini, bahwa pilihan terhadap lembaga
pendidikan Salafi, tidak didasari oleh afiliasi ideologi keagamaan yang sama. Lebih dari
itu, pendidikan Salafi dijadikan sebagai pilihan pendidikan oleh komunitas yang berbeda
karena kemampuan membrending kurikulum dengan menempatkan tahfidz al-Qur’an,
Bahasa Arab dan Kajian turats sebagai program unggulan.



1.5 Borading School

Di tengah pelabelan negatif dan resistensi dari masyarakat Lombok. Sekolah
Islam terpadu (SIT) seperti, SD IT, SMP IT dan SMA IT dengan sistem boarding school
yang menandaskan diri pada manhaj Salaf menjadi trend baru dalam sistem pendidikan
Islam di Lombok. Secara historis boarding school mengacu pada pada sistem lembaga
Pendidikan Islam tertua di Indonesia yaitu Pondok Pesantren. Pondok Pesantren
merupakan cikal bakal konsep boarding school yang sedang berkembang di Indomesia
dewasa ini, kemudian mengalami proses modifikasi untuk di sesuaikan dengan
perkembangan zaman dan kebutuhan ideologis.

Pondok Pesantren merupakan penyelenggaraan sistem pendidikan boarding
school yang paling awal kemudian diadopsi lembaga pendidikan Islam terpadu yang
sedang menjadi trend di Lombok Saat ini. Istilah Boarding school berasal dari bahasa
Inggris yang terdiri dari dua kata, yaitu boarding yang artinya asrama dan school berarti
sekolah. Boarding school merupakan sistem pendidikan berasrama, dimana peserta didik,
guru dan pembina asrama tinggal di asrama yang berada dalam lingkungan sekolah dalam
kurun waktu tertentu,( http://bhakti-ardi.blogspot.com/2012/07,2022). Penggunaan istilah
boarding school di beberapa Negara memiliki penamaan yang berbeda-beda. Di Inggris
dikenal dengan istilah Coledge, di Amerika Serikat dikenal dengan private school dan di
Malaysia disebut dengan Kolej, (Maksudin,2008:43).

Dengan demikian boarding school dapat dimaknai sebagai sistem pendidikan dan
pengajaran yang lebih menekankan penguatan dan penanaman nilai agama Islam dengan
melibatkan peserta didik, para pendidik yang akan berinteraksi dalam jangka waktu
selama 24 jam. yang didukung oleh asrama sebagai tempat tinggal dan program kegiatan
yang diformat oleh pengelola boarding School. Pengembangan sistem boarding School
bertujuan untuk pembinaan dan penanaman nilai-nilai keagamaan sebagai bekal untuk
menghadapi tantangan kehidupan yang semakin kompleks.

Komponen dari boarding school meliputi fisik dan non fisik. Komponen fisik
meliputi sarana ibadah, ruang belajar dan asrama. Sedangkan komponen non fisik lebih
pada program yang di desain untuk aktivitas siswa selama berada di asrama. Aturan yang
telah ditetapkan sebagai acuan dalam pemberian sanski dan reward kepada para santri,(
Maksudin,2008)17.

Sekolah Islam terpadu dengan sistem boarding school merupakan trend baru
dalam pendidikan Islam di Lombok. Kemunculan Sekolah Islam terpadu awalnya
dikembangkan oleh gerakan transnasional yaitu komunitas Salafi dan tarbiyah yang
sedang berkembang di Lombok Saat ini. Dengan memadukan kurikulum umum dan
agama yang disesuaikan dengan ideologi yang dikembangkan.

Adapun kelebihan yang ditawarkan sekolah Islam terpadu yang menerapkan
sistem boarding school; pertama; memadukan pelajaran umum dengan agama, kedua;
memiliki Standar akademik yang tinggi, ketiga sumber daya dan fasilitas pendukung
lebih memadai, keempat; program dan kegiatan di asrama terjadawal selama 24 jam,
kelima: bagi orang tua yang memiliki mobiltas kerja yang tinggi, sistem boarding school
akan menjadi pilihan utama guna menlindungi pergaulan putra-putrinya, dari pergaulan
bebas yang semakin menggurita.

Perkembangan pesat sekolah Islam terpadu Salafi dengan sistem boarding school
yang menawarkan program unggulan tahfidz al-Qur’an dan Bahasa Arab, disebabkan

1397



oleh; pertama, semakin meningkatnya semangat religiusitas masyarakat yang ditandai
dengan semakin bertambahnya jumlah masjid, mushalla, kegiatan pengajian dan daurah.
Kedua, kekhawatiran terhadap pengaruh negatif modernisasi, liberalisasi Pemikiran Islam
dan globalisasi gaya hidup terhadap degradasi moral, ahlak generasi muda muslim.
Ketiga, dukungan dana dari Timur Tengah dan komitmen dan kosnsistensi terhadap
pemurnian Islam yang ditandai dengan penggunaan simbol keislaman, seperti Nigop,
lihyah, jubah. Keempat, keunggulan dalam Bahasa Arab, tahfidz al-Qur’an dan komitmen
terhadap dakwah Salaf, (Saparudin,202:77).

Seiring dengan dengan tingkat kesibukan kerja orang tua yang cukup padat,
pendidikan sistem boarding school akan menjadi pilihan utama. Dengan menempatkan
putra/putrinya di lembaga pendidikan yang menerapkan sistem boarding school, orang
tua akan lebih tenang di tempat bekerja walaupun mengeluarkan biaya pendidikan yang
lebih besar. Boarding School merupakan modal sosial yang dibangun dari kepercayaan
masyarakat, sehingga menjadi daya tarik bagi santri untuk belajar ilmu-ilmu keagamaan.
Peningkatkan dukungan masyarakat, merupakan modal sosial yang perlu dijaga dengan
memperkuat nilai yang menjadi pengikat dan penguat bagi santri untuk menjalani
kegiatan pendidikan di lembaga pendidikan dengan sistem boarding school. Nilai yang
dapat dikembangkan diantaranya vyaitu kedisiplinan, kerja Kkeras, kebersamaan,
kesederhanaan, dan kesabaran dalam melakoni hidup di asrama,(Saparudin,202:77).

Modernisasi dan perkembangan teknologi informasi telah mempengaruhi segala
asfek kehidupan generasi muda Indonesia. Maraknya peredaran Narkotika, minuman
keras, dan pergaulan bebas yang tak terkendali, telah menimbulkan kerusakan pada
generasi penerus bangsa. Fenomena ini merupakan patologi sosial akut, yang melahirkan
rasa khawatir pada setiap orang tua. Untuk membentengi putra/putri dari berbagai
persoalan patologi sosial, dengan penanaman nilai keagamaan dan menjamin pergaulan
anak selama 24 jam. hal ini dapat dilakukan dengan memasukkan anak-anak pada
lembaga pendidikan yang menerapkan sistem boarding school.

Penerimaan dan apresiasi masyarakat yang tinggi terhadap sistem boarding
school, hal ini ditandai dengan semakin meningkatnya sekolah Islam terpadu dengan
mengembangkan sistem boarding-school di Lombok. Sistem boarding school memiliki
daya tarik yang sangat luar biasa, di tengah menguatnya budaya populer, konsumtif, dan
pergaulan bebas yang melanda muda mudi di negeri ini. Boarding school telah menjelma
menjadi ikonik di tengah keragaman sistem pendidikan yang berkembang di masyarakat,
baik sistem full day School, mauapun sekolah setengah hari.

1.6 Digital Subkultur

1398

Kersten dalam analisnya terkesan memberi perhatian utama pada wacana Islam
Indonesia yang elitis, yakni yang muncul dari kalangan kelas menengah dan intelektual
muslim di kota-kota besar, seperti Jakarta dan Yogyakarta. Hal ini tentu karena Kersten
melihat pengaruh kelas menengah intelektual muslim di dua kota tersebut dalam
menyebarkan pikiran-pikirannya melalui forum-forum dan media cetak saat itu. Dengan
kata lain, bahwa gerakan, pikiran, dan tulisan-tulisan dari kalangan intelektual kampus,
anak muda NU dan Muhammadiyahlah yang menjadi objek utama Kersten dalam
melihat dinamika Islam di Indonesia. Tentu saja, pengamatan Kersten itu menjadi sangat
“urban sentris” dalam memotret dinamika Islam di Indonesia. Kersten luput memberi



perhatian pada perkembangan kelompok Islam non-mainstream seperti gerakan-gerakan
tarbiyah dan kelompok Salafi, yang kini justru menjadi bagian penting dalam dinamika
Islam Indonesia. Dua dekade setelah reformasi, teknologi digital berkembang pesat, dan
memunculkan berbagai jenis flaform digital. Pada titik ini, kelompok Salafi yang
terabaikan dalam analisis Kersten dan banyak Indonesianis lainnya, justru muncul secara
dominan dalam mewarnai dinamika Islam di Indonesia melalui dakwah-dakwah virtual.
Kelompok Salafi tampak lebih siap beradaptasi dengan new media  dalam
mengembangkan dakwahnya dibanding Ormas Islam lainnya, seperti NU,
Muhammadiyah dan NW dalam konteks Lombok.

Dalam kultur digital Islam yang sedang bertumbuh, individu dan komunitas
muslim menjadi lebih otonom dalam melakukan pencarian spritualitas dan identitas
keagamaan melalui internet. Mereka memiliki akses terhadap pengetahuan agama dari
berbagai sumber di media digital tanpa perlu mendatangi Kiyai atau tuan guru. Mereka
juga tidak perlu mondok menjadi santri untuk mengakses fatwa-fatwa agama yang
berlimpah di media. Kondisi semacam ini kemudian membuat individu-individu muslim
melakukan re-negosiasi terhadap agama dan otoritas, terlebih bagi generasi muda muslim
(milenial ) yang tumbuh dalam kutur media sosial sebagai digital native. Generasi
millenial, terutama yang hidup di perkotaan tentu memiliki jarak psikilogis dan kultural
dengan wacana dan ekspresi keislaman yang silam. Generasi ini boleh jadi sudah tidak
akrab dengan pemikiran-pemikiran Islam Nurcholis Madjid, Gus Dur, kelompok Ciputat,
Mazhab Jogja, JIL, dan JIMM yang lebih banyak tersedia berbasis cetak. Karena mereka
tumbuh dalam digital subculture, maka mereka tentu lebih familiar dengan ceramah
agama Ustadz Khalid Basalamah, Riza Basalamah,Mizan Qudsiah, dan ustaz-ustaz
lainnya dari kalangan Salafi. Dalam konteks Lombok, dakwah virtual kelompok Salafi
jauh lebih rapi dan terkelola dengan baik dibanding NU, NW dan Muhammadiyah. Sejak
reformasi, gerakan Salafi terus berkembangmenyebarluaskan dakwah untuk memperkuat
kelompoknya,( Din Wahid,2007:75). Kekuatan startegi dakwah Salafi tidak lepas dari
model hybrid yang dilakukan, yakni dakwah offline dengan metode daurah dan
khalagah, sedangkan online dilakukan dengan media baru seperti televisi digital, radio
streaming, whatsaap, facebook, dan youtube,( F. Budi Hardiman,2020:38).

Keterbukaan arus teknologi sangat mempengaruhi perubahan cara pandang
masyarakat muslim, terutama terkait bagaimana mereka mengimajinasikan keislaman
dan membentuk kembali kepercayaan dan praktik-praktik keagamaan mereka secara
mandiri. Di zaman pra media sosial, Pondok Pesantren adalah subkultur yang
hegemonik dalam pembentukan corak keberagamaan masyarakat muslim Indonesia,
namun kehadiran media baru yang menciptakan digital subculture seperti menjadi anti-
tesis dari posisi subkultur pesantren.

Digital subkultur memiliki pengaruh yang kuat dalam membentuk konstruksi
pemahaman keislaman masyarakat muslim kontemporer, terutama bagi masyarakat
muslim generasi milenial yang tidak terdidik dalam kultur Pondok Pesantren. Oleh
karena itu, penetrasi media digital menjadi tantangan bagi otoritas religius tradisional
yang dibentuk melalui Pondok Pesantren dan ormas Islam. Aktor-aktor baru yang
muncul melalui digital subkultur membangun otoritasnya berbasis virtual, seperti
kemunculan tokoh-tokoh Salafi dalam dakwah virtual tentu menciptakan fragmentasi
otoritas terhadap tokoh-tokoh Pondok Pesantren dan ormas mainstream. Fragmentasi

1399



1400

otoritas itu dapat dilihat seara jelas dengan membandingkan jumlah jumlah viewers
chanel youtube Khalid Basalamah dengan Mustofa Bisri, Quraish Shihab, Idrus Ramli,
TGB Zainul Majdi, dan ustaz ustaz lainnya. Khalid Basalamah menjadi penceramah
agama yang paling banyak ditonton di youtube mengunguli nama-nama besar intelektual
muslim kampus dan tokoh tokoh Ormas Islam tersebut. Fakta ini menujukkan bahwa
dalam subkultur digital, kelompok Salafi tampaknya lebih memahami bagaimana ajaran
agama dikomunikasikan, dikonsumsi, dibagikan, sehingga diterima secara luas oleh
masyarakat jaringan (network society).

Demikian pula di Lombok, media digital sangat efektif bagi dakwah komunitas
Salafi dalam melakukan proliferasi ajarannya, dan di sisi yang lain untuk melakukan
risilensi eksitensial dari kekuatan-kekuatan dan tekanan ormas Islam seperti NU dan
NW. Secara umum, pertumbuhan pengikut Salafi di Lombok menujukkan peningkatan.
Salah satu faktor signifikan yang menopang perkembangan kelompok Salafi adalah
kehadiran digital subculture. Karena era new media telah mengubah hal-hal yang sifatnya
manual-tradisional menjadi bersifat online-digital. Dalam konteks ini, media sosial
sebagai platform berbasis internet telah memudahkan pengguna (user) dalam
memproduksi berbagai konten, tak terkecuali konten-konten agama Islam. Media sosial
memiliki kekuatan efek berantai, sehingga spektrum transmisi wacana atau ideologi
keagamaan dapat menjangkau lintas audiens. Digital subculture merupakan sebuah
konsep yang menjelaskan bahwa teknologi dan internet secara signifikan membentuk
cara manusia berinteraksi, berperilaku, berpikir dan berkomunikasi dalam lingkungan
sosialnya,( Mustafa Ayad,2021:9).

Produksi konten dakwah Salafi tentu juga menjadi bentuk promosi ideologi dan
lembaga-lembaga Pendidikan yang mereka kelola. Dengan menyasar komunitas-
komunitas digital secara luas, spektrum ajaran-ajaran Salafi mampu menjangkau dan
diteriama oleh lintas audiens. Pada akhirnya, pengaruh digital subculture yang
dimanfaatkan oleh kelompok Salafi ini tidak hanya termanifestasi dalam ruang online,
tetapi juga terekspresikan dalam ruang offline, yakni dalam kehidupan nyata sehari-hari.
Misalnya bagaimana Salafi di Lombok semakin berkembang ke berbagai desa dan
semakin menujukkan identitas khasnya yang bereda dengan kelompok Islam mainstream.

Sebelum era media internet, Muhammadiyah, NU, NW melahirkan tokoh-tokoh
utama yang memegang otoritas keagamaan. Tetapi, sekarang di tengah tumbuhnya
“digital subculture”, tiga ormas tersebut mendapat saingan dari tokoh-tokoh ustaz Salafi
yang dengan cepat mampu beradaptasi terhadap perkembangan teknologi dan media
baru. Dalam konteks Lombok, kelompok Salafi sangat tanggap, responsif, dan
memanfaatkan media digital dengan baik. Mereka memanfaatkan berbagai faltform
media sosial untuk mendesiminasikan paham-paham keagamannya. Sementara itu, fatwa
dan ajaran-ajaran dari kalangan NU, NW, Muhammadiyah di Lombok masih belum
maksimal memanfaatkan teknologi digital dan media baru.

Kini penggunaan media sosial tidak terbatas hanya untuk mengiklankan produk,
namun juga mulai banyak digunakan untuk menyebarkan pesan agama dan moral, (Din
wahid,dan Jamari Makruf,2017:5. Seperti riset yang dilakukan Rozehnal, ia memetakan
bagaimana tumbuhnya beragam ekspresi keagamaan dalam kultur cyber-Muslim, seperti
Islam sufisme, Salafisme, feminisme Islam, jihadist group, yourh millennial muslim dan
komunitas-komunitas lain, mereka berlomba-lomba mencari pengaruh di media social



(influencer), (Miski Mudin,2019:3). Fenomena ini menujukkakan, bagaimana domain
agama dan beragam perbedaan pandangan dan ekspresi Islam sepenuhnya sudah
terdigitalisasi. Kapitalisasi ruang digital menjadi sangat penting hari ini. Pembentukan
otoritas, memperbanyak pengikut (jamaa’ah), dan menciptakan popularitas semuanya
bisa dilakukan dengan memanfaatkan media sosial. Otoritas yang dibentuk secara
tradisional dan konvensional sepert di Pondok Pesantren, semakin tergerser oleh otoritas
virtual yang dibentuk melalui digital Islam. Ada kecenderungan baru dalam pencarian
identitas Islam dan kesalehan yaitu, from traditional Islam to digital Islam. Shifting
paradigma semacam inilah yang membuat kelompok Salafi diterima secara luas oleh
masyarakat yang tumbuh dalam kepungan media digital, sehingga banyak masyarakat
beralih menjadi pengikut ideologi Salafi, baik dalam masyarakat Urban seperti artis
hijrah, pun di masyarakat pedesaan yang rural yang dijadikan pembasisan ideologi Salafi
dengan program pembangunan musholla dan masjid.

E. KESIMPULAN

Di tengah resistensi dan konflik, Pendidikan Salafi semakin berkembang. Kemampuan
mengelola konflik menjadi peluang dan modal sosial yang dimiliki semakin meneguhkan
eksistensinya di Lombok. Berdasarkan data temuan di lapangan, Sebagai sebuah gerakan
transnasional perkembangan Pondok Pesantren Salafi, telah ditopang oleh beberapa modal
Sosial utama pasca Orde Baru : pertama, bantuan finansial dari Kuwait dan Saudi Arabia.
Sumbangan dari kedua Negara tersebut merupakan modal utama dalam mengembangkan
lembaga pendidikan sebagai medan dakwah ideologi Salafi di Lombok. Kedua, modal sosial
bonding, merupakan ikatan sosial yang dibangun berdasarkan kesamaan ideologi keagamaan.
Kuatnya rasa kebersamaan telah menjadikan komunitas Salafi sebagai satu kesatuan untuk
saling bahu membahu dalam menegakkan dakwah Salafi, sebagai sebuah kebenaran. Ketiga,
sosial linking merupakan relasi pendidikan salafi dengan pemerintah. Sosial linking
merupakan modal yang cukup vital bagi lembaga pendidikan Islam Salafi untuk memperkuat
eksistensi ditengah resistensi dari komunitas yang berbeda. Kuatnya modal sosial linking
telah menempatkan pendidikan Salafi memiliki jaringan kuasa, sehingga mendapat
legitimasi dari dua Negara yaitu Indonesia dan Saudi Arabia. Keempat, Brending Kurikulum,
kurikulum memiliki posisi sentral dalam Institusi pendidikan. Lembaga pendidikan Salafi
telah berhasil membranding kurikulum dengan program unggulan tahfidz al-Qur’an, Bahasa
Arab dan kajian turats, kurikulum ini mendapat dukungan dan apresiasi dari masyarakat.
Kelima, sistem boarding school, Seiring dengan peningkatan mobilitas dan kesibukan orang
tua yang cukup padat. Sistem boarding school akan menjadi pilihan utama. Dengan
menempatkan putra/putrinya di lembaga pendidikan yang menerapkan sistem boarding
school, untuk melindungi anaknya dari pergaulan bebas yang dapat merusak masak depan.
Boarding School merupakan modal sosial yang dibangun dari kepercayaan masyarakat,
untuk membendung penetrasi budaya hedonistik dan popular yang semakin massif.

Berdasarkan data dan fakta empris, bahwa Pendidikan Islam Salafi memiliki modal
sosial dan financial yang sangat kuat untuk mendukung kegiatan pendidikan di Lombok.
Sebagai gerakan dakwah, pendidikan Islam Salafi fokus pada kegiataan pendidikan dan
dakwah untuk menyebarkan ideologi Salafi di Lombok. Apresiasi dan dukungan yang
semakin meluas dari masyarakat merupakan modal sosial yang tetap harus dijaga untuk
menopang pendidikan Salafi ke depan. Perubahan paradigma sosial masyarakat dengan
menempatkan lembaga pendidikan yang berkulitas dan dapat memenuhi ekspektasi

1401



masyarakat sebagai dasar untuk menentukan pilihan pendidikan. bukan tidak mungkin dalam
konteks lokal, pendidikan Islam Salafi memiliki potensi yang besar untuk berkembang
semakin pesat, bahkan akan menjadi alternatif utama dalam pemilihan pendidikan Islam di
Lombok.

Daftar Pustaka.
Al-Jabiri, Muhammad Abid, (2014), Formasi Nalar Arab Kritik Tradisi dan Wacana
Agama, Yogyakarta :IRClsoD.

Abu Bakar, Irfan & Idris Hamay, (2020), Resiliensi Komunitas Pesantren Terhadap
Radikalisme Sosial Bonding, Sosial Bridging, Sosial Linking,Jakarta:CSRC

Abdullah, Amin ,(2021), Multidisiplin,Interdisiplin,& Transdisiplin Metode Studi Agama \
Islam di Era Kontemporer,Yogyakarta:IB Pustaka Cahaya Bangsa,.

(2010), Islamic Studies di perguruan Tinggi Pendekatan Integratif
Interkonektif, Yogyakarta:Pustaka Pelajar,.

Abu El Fadl, Khaled, (2005), Selamatkan Islam dari Muslim Puritan,Jakarta: Serambi,.

Ahmadi, (1991),Sosiologi Pendidikan, Jakarta. Rineka Cipta.
Ahmadi, Ruslam, (2014).Metodelogi Penelitian Kualitatif ,Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Arendt, Hannah, (2007), The Origins of Totalitarianisme, USA:Duke University Press.

Amir, Taufik, (2021), Resilinsi Bagaiman Bangkit Dari Kesulitan dan Tumbuh dalam
Tantangan, Jakarta:Konpas,.

Anderson, Bendick,( 1996) Imagined Communities,Yogyakarta:Insist dan Pustaka pelajar.

Apriansyah, Anggi, (2021), Imajinasi Problematika,Kompleksitas Wajah Pendidikan
Indonesia, Yogyakarta:Tanda Baca,.

Arikunto, Suharsini, (2000)Prosedur Penelitian-Suatu Pendekatan Praktis, Jakarta: PT.
Rineka Cipta,.

Azra Azyumardi, (2018) Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Aba XVII
&XVIII Akar Pembaharuan Islam di Indonesia, Jakarta: Prenada Media Group.
Bartholomew , Jhon Ryan, (2001), Alif Lam Mim Kearifan Masyarakat Sasak
Yogyakarta: Tiara Wacana,.

Bourdeiu Pierre, (2015), Arena Produksi Kultural Sebuah Kajian Kajian Sosiologi Budaya,
Yogyakarta: Tiara Wacana,.

Burhani, Ahmad Najib, (1985), Islam Dinamis Menggugat Peran Agama Membongkar

1402



Doktrin
Yang Membatu,Jakarta:Kompas,2021.
Dhofier Zamakhsyari , Tradisi Pesantren :Studi Tentang Pandangan Hidup Kiyai,Jakarta :
LP3ES,.

Harahap, Syahrin, Teologi Kerukunan,Jakarta: Pranda Media group,2011.

Helmi, Masdar (2009) Membaca Agama: Islam Sebagai Realitas Terkosntruksi,
Yogyakarta, Kansius:.

Hutington, Smuel P. (2003), The Class Of Civilization The Remarking Of World Order,
Benturan antar Peradaban dan Masa Depan Politik Dunia, Terj. M. Sadar Ismail,
Yogyakarata: Qalam,.

Jamaludin, (2011), Sejarah Sosial Islam di Lombok Tahun 1740-19359studi Kasus terhadap
Tuan Guru, Jakarta ;Kementerian Agama RI Badan Litbang dan Diklat Puslitabang
Lektur dan Khazanah Keagamaan,.

Rahmat, Imdadun, (2008), Ideologi Politik PKS dari Masjid Kampus ke Gedung Parlemen,
Yogyakarta: LKiS,

Juergens meyer, Mark, (1998), Menentang Negara Sekuler : Kebangkitan Global
Nasionalisme Religius, Bandung; Mizan.

Maleong, Lexy J. (2001), Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Rosda Karya.

Meijer , Roel,( 2009) Global Salafi sm Islam New Religious Movemant,London: C.Husrt &
Co,.

Mubhajir , Noeng, (2007), Metodologi Penelitian Kualitatif, Yogyakarta: Rake Sarasin.

Musyafak, Najahan, (2020), Resiliensi Masyarakat Melawan Radikalisme aksi Damai dalam
Konflik Agama, Semarang,Lawwana,.

Nurcholis Madjid, et.al.( 2004), Kehammapaan Spritualitas Masyarakat Modern Respon
dan Tranformasi Nilai-Nilai Islam Menuju Masyarakat Madani ,Jakarta: Mediacita,.

Rahmat, Imdadun,( 2008), Ideologi Politik PKS dari Masjid Kampus ke Gedung Parlemen,
Yogyakarta: LKis.

Putnan, RD.et.al, (1993) Making Democracy Work Civic Traditions in Modern Italy,(New
York:Princeton University Press.

Ridwan, Nur Khalik, (2004), Agama Borjuis Kritik Atas Nalar Islam Murni, Yogyakarta:
Arruza Media,.

, (2002) Pluralisme Borjuis Kritik atas Nalar Pluralisme Nur Kholis

1403



Majid, Yogyakarta:Genta Press.

,(2021) Islam Borjuis dan Islam Proletar Konstruksi Baru Islam di
Indonesuia,Yogyakarta: Galang Prss.

Rizer, George, (2003), Teori Sosial Postmodern, Yogtakarta :Kreasi wacana.
Salaeh, Fauzan (2020). Teologi Pembaruan Pergeseran Wacana Islam Sunni di Indonesia
Abad XX, Yogyakarta:Sura Muhammadiyah,.

Saparudin,( 2017), Ideologi Keagamaan dalam pendidikan, diseminasi dan Kontestasi pada
Madrasah dan Sekolah Islamdi Lombok, (Jakarta:Onglam Book.

Santoso, Thomas,( 2020), memahami Modal Sosial,Surabaya:Pustaka Saga.

Sugiyono. (2006.) Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan
R&B. Bandung: Alfabeta.

Wahid  Abdurrahman (ed), (2009), llusi Negara Islam  Ekspansi Gerakan Islam
Transnasional di Indonesia, Jakarta: Kerjasama GerakanBhineka Tunggal lka, The
Wahid Institut, Ma’arif Institut.

Wahid, Din, Jamhari Makruf,(ed),(2017), Suara Salafisme Radio Dakwah di Indonesia
Jakarta:PPIM UIN Jakarta dan Prenanda Media.

Wijaya, Aksin, (2012)Menatap Wajah Islam Indonesia, Yogyakarta:IrCisoD.

, (2012),Menusantarakan Islam: menelusuri Jejak pergumulan Islam Yang Tak
Kunjung Usai di Nusantara,Yogyakarta: STAIN Ponorogo Press.

1404



